



تصدرعن جامعة الملك سعود

دورية \_ علمية \_ محكمة

المجلد الرابع والثلاثون ـ العدد الثالث

ربيع الثاني ( 1444هـ)

نوفمبر ( 2022م )

http://jis.ksu.edu.sa



#### مجلة الدراسات الإسلامية

مجلة (دورية - علمية - محكمة) تعنى بنشر البحوث في مجالات الدراسات الإسلامية، تصدر ثلاث مرات في السنة في (فبراير - مايو - نوفمبر) عن كلية التربية بجامعة الملك سعود . صدر العدد الأول منها عام 1397هـ/1977م بعنوان (دراسات).

\* \* \*

#### الرؤيــــة:

أن تكون مجلة رائدة في مجال نشر البحوث المحكمة في الدراسات الإسلامية، ومضمنة في قواعد البيانات الدولية المرموقة.

#### الرسـالة:

نشر البحوث المحكمة في مجالات الدراسات الإسلامية وفق معايير مهنية عالمية متميزة.

#### اإهداف:

- 1 تكوين مرجعية علمية للباحثين في مجالات الدراسات الإسلامية.
- 2 المحافظة على هوية الأمة والاعتزاز بقيمها من خلال نشر الأبحاث المُحكمة الرصينة التي تسهم بتطوير المجتمع وتقدمه.
  - 3 تلبية حاجة الباحثين محلياً وإقليمياً وعالمياً للنشر في ميدان الدراسات الإسلامية.

\* \* \*

#### للمراسلة:

(مجلة الدراسات الإسلامية) ص ب: 2458 الرمز البريدي: 11451 كلية التربية - جامعة الملك سعود - الرياض - المملكة العربية السعودية هاتف: 114697125 (+966)/ 114697127 (+966) سكرتير المجلة: 114673476 (+966) فاكس: 114697126 (+966)

http://jis.ksu.edu.sa/ الموقع الإلكتروني: JIslamic@ksu.edu.sa الموقع الإلكتروني: http://goo.gl/KveaV المجلة في التويتر: JIslamic@ JIslamic المجلة في المحلة في المحلة في المحلة في المحلة في المحلة في الانستقرام: https://instagram.com/jislamic

#### الاشتراك والتبادل:

دار جامعة الملك سعود للنشر، جامعة الملك سعود – الرياض – المملكة العربية السعودية ص. ب: 68953 الرمز البريدي: 11537

ثمن العدد: 15 ريالاً سعودياً، أو ما يعادله بالعملة الأجنبية، يضاف إليها أجور البريد.

\* \* \*

#### 📥 ಿ 2022 (1444هـ) جامعة الملك سعود.

جميع حقوق الطبع محفوظة. لا يسمح بإعادة طبع أي جزء من المجلة أو نسخة بأي شكل وبأي وسيلة سواء كانت إلكترونية أو آلية بما في ذلك التصوير والتسجيل أو الإدخال في أي نظام حفظ معلومات أو استعادتها بدون الحصول على موافقة كتابية من رئيس تحرير المجلة.

※ ※ ※



(ر.د.م.د: 1658-6301)

# المرايد المراي

#### رئيس التحرير

أ. د. حمود بن إبراهيم السلامت humood@Ksu.edu.sa

\* \* \*

#### مدير التحرير

أ. د. عبد الله بن صالح السيف aalseif@Ksu.edu.sa

#### أعضاء هيئة التحرير

أ. د. حمزة عبد الله المليباري
 كلية الدراسات الإسلامية والعربية (الإمارات)

i. د. خالد بن محمد الشنيبر جامعة الملك سعود (السعودية)

أ. د. عبد الله مرحول السوالمن جامعة اليرموك (الأردن)

أ. د. عمر بن عبد العزيز الدهيشي جامعة الملك سعود (السعودية)

أ. د. نعمات بنت محمد الجعفري
 جامعة الملك سعود (السعودية)

د. ندى بنت تركي المقبل جامعة الملك سعود (السعودية)

### \*\*\* سكرتيرالجلة

أ. مها المعمر JIslamic@ksu.edu.sa

### الإخراج والتنفيذ الفني

أ. أيمن عواد زكي Oshy999@hotmail.com

### الهيئة الاستشارية

الأمير الدكتور/ سعود بن سلمان بن محمد آل سعود جامعة الملك سعود (السعودية)

> i. د. ذو الكفل الحاج محمد يوسف جامعة ملايا (ماليزيا)

> > أ. د. أحمد خالد شكري
> >  الجامعة الأردنية (الأردن)

أ. د. طه علي بوسريح جامعة الزيتونة (تونس)

أ. د. عامر حسن صبري
 وزارة العدل والشؤون الإسلامية (البحرين)

أ. د. عبد الله عبد الحي أبو بكر
 جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية (السودان)

أ. د. عبد المجيد بيرمجامعة الجزائر (الجزائر)

أ. د. محمد أحمد لوح
 الكلية الإفريقية للدراسات الإسلامية (السنغال)

أ. د. محمد زين العابدين رستم جامعة السلطان المولى سليمان (المغرب)

أ. د. محمد عبد الرزاق الطبطبائي جامعة الكويت (الكويت)











\* \* \*

#### أولاً: طبيعة المواد المنشورة:

تهدف المجلة إلى إتاحة الفرصة للباحثين في جميع بلدان العالم لنشر إنتاجهم العلمي في مجالات الدراسات الإسلامية؛ الذي تتوافر فيه الأصالة والجدة، وأخلاقيات البحث العلمي، والمنهجية العلمية.

وتقوم المجلة بنشر المواد التي لم يسبق نشرها باللغة العربية، أو الإنجليزية، وتقبل المواد في أي من الفئات التالية: البحوث الأصيلة، والمراجعات العلمية، وتقارير المؤتمرات والندوات، وعروض الكتب والرسائل العلمية ونقدها.

\* \* \*

### ثانياً: إرشادات للباحثين:

- لا يتجاوز عدد صفحات البحث (40) صفحة (A4) متضمنة الملخصين العربي والإنجليزي، والمراجع.
- تكتب بيانات البحث باللغتين العربية والإنجليزية وتحتوي على: (عنوان البحث، اسم الباحث والتعريف به، بيانات التواصل معه).
- لا يتجاوز عدد كلمات المستخلص (250) كلمة، ويتضمن العناصر التالية: (موضوع البحث، وأهدافه، ومنهجه، وأهم النتائج، وأهم التوصيات) مع العناية بتحريرها بشكل دقيق.
- يُتبع كل مستخلص (عربي/إنجليزي) بالكلمات الدالة (المفتاحية) المعبرة بدقة عن موضوع البحث، والقضايا الرئيسة
   التي تناولها، بحيث لا يتجاوز عددها (6) كلمات.
  - هوامش الصفحة تكون (3 سم) من (أعلى، وأسفل، ويمين، ويسار)، ويكون تباعد الأسطر مفرداً.
- يستخدم خط (Traditional Arabic) للغة العربية بحجم (16) أبيض للمتن وأسود للعناوين، وبحجم (13) أبيض للحاشية والمستخلص، وبحجم (10) أبيض للجداول والأشكال، وأسود لرأس الجداول والتعليق.
- يستخدم خط (Times New Roman) للغة الإنجليزية بحجم (11) أبيض للمتن وأسود للعناوين، وبحجم (9) أبيض للحاشية والمستخلص، وبحجم (8) أبيض للجداول والأشكال، وأسود لرأس الجداول والتعليق.
  - عناصر البحث:

#### يُنظم الباحث بحثه وفق مقتضيات (منهج البحث العلمي) كالتالي:

1/ كتابة مقدمة تحتوى على: (موضوع البحث، ومشكلته، وحدوده، وأهدافه، ومنهجه، وإجراءاته، وخطة البحث).

- 2/ تبيين الدراسات السابقة إن وجدت وإضافته العلمية عليها.
- 3/ تقسيم البحث إلى أقسام (مباحث) وفق (خطة البحث) بحيث تكون مترابطة.
- 4/ عرض فكرة محددة في كل قسم (مبحث) تكوِّن جزءاً من الفكرة المركزية للبحث.
- 5/ يكتب البحث بصياغة علمية متقنة ، خالية من الأخطاء اللغوية والنحوية ، مع الدقة في التوثيق.
  - 6/ كتابة خاتمة بخلاصة شاملة للبحث تتضمن أهم (النتائج) و(التوصيات).
- كتابة الحاشية السفلية يكون بذكر (عنوان الكتاب، واسم المؤلف، والجزء/الصفحة) حسب المنهج العلمي المعمول به في توثيق الدراسات الشرعية. مثال: لسان العرب، لابن منظور (233/2).

#### • يوثق الباحث المراجع في نهاية البحث حسب النظام التالي:

1/ إذا كان المرجع (كتاباً): (عنوان الكتاب. فالاسم الأخير للمؤلف (اسم الشهرة)، فالاسم الأول والأسماء الأخرى. فاسم المحقق – إن وجد –. فبيان الطبعة، فمدينة النشر: فاسم الناشر، فسنة النشر). مثال: الجامع الصحيح. الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى. تحقيق: أحمد محمد شاكر، وآخرين. ط2، بيروت: دار إحياء التراث العربي، 2004م.

- 2/ إذا كان المرجع (رسالة علمية لم تطبع): (عنوان الرسالة. فالاسم الأخير للباحث (اسم العائلة)، فالاسم الأول والأسماء الأخرى. فنوع الرسالة (ماجستير/دكتوراه)، فالمكان: فاسم الكلية، فاسم الجامعة، فالسنة). مثال: يعقوب بن شيبة السدوسي آثاره ومنهجه في الجرح والتعديل —. المطيري، علي بن عبد الله. رسالة ماجستير، السعودية: كلية التربية، جامعة الملك سعود، 1418هـ.
- 8/ إذا كان المرجع (مقالاً من دورية): («عنوان المقال». فالاسم الأخير للمؤلف (اسم العائلة)، فالاسم الأول والأسماء الأخرى. فاسم الدورية، فالمكان، فرقم المجلد، (فرقم العدد)، فسنة النشر، فالصفحة من ص... إلى ص...). مثال: «الإمام عفان بن مسلم الصفار ومنهجه في التلقي والأداء والنقد». المطيري، علي بن عبدالله. مجلة جامعة القصيم: العلوم الشرعية، القصيم. م (3)، (1)، 1431هـ، 35 85.
  - ♦ هذا بالإضافة إلى ذكر بعض الاختصارات إن لم يوجد لها أي بيان في بيانات المرجع، وهي كالتالي:
- بدون مكان النشر: (د. م). بدون اسم الناشر: (د. ن). بدون رقم الطبعة: (د. ط). بدون تاريخ النشر: (د. ت).
  - نظام التوثيق المعتمد في المجلة بالنسبة للمراجع الأجنبية هو نظام (جامعة شيكاغو).
- إرسال البحث عبر موقع المجلة يُعد تعهداً من الباحث/الباحثين بأن البحث لم يسبق نشره، وأنه غير مقدم للنشر، ولن يقدم للنشر في جهة أخرى حتى تنتهى إجراءات تحكيمه في المجلة.
  - لهيئة تحرير المجلة حق الفحص الأولى للبحث، وتقرير أهليته للتحكيم، أو رفضه.
- في حال قبول البحث للنشريتم إرسال خطاب للباحث بـ (قبول البحث للنشر)، وعند رفض البحث للنشريتم إرسال رسالة (اعتذار) للباحث.
- في حال (قبول البحث للنشر) تؤول كافة حقوق النشر للمجلة، ولا يجوز نشره في أي منفذ نشر آخر ورقياً أو
   إليكترونياً، دون إذن كتابى من رئيس هيئة تحرير المجلة.
- إرسال البحث عبر موقع المجلة يُعد قبولاً من الباحث لـ (شروط النشر في المجلة)، ولهيئة التحرير الحق في تحديد أولويات نشر البحوث.
  - الآراء الواردة في البحوث المنشورة تعبر عن وجهة نظر الباحثين فقط، ولا تعبر بالضرورة عن رأي المجلة.
    - في حال (نشر البحث) يمنح الباحث (5) نسخ مجانية من عدد المجلة الذي تم نشر بحثه فيه.

\* \* \*

### ثالثاً: إجراءات تقديم البحث:

· يقوم الباحث بإرسال بحثه، وتعبئة النماذج الخاصة به عبر موقع المجلة الإلكتروني: (/http://jis.ksu.edu.sa).

مجلة الدراسات الإسلامية، المجلد 34، العدد (3)، ص ص 17 – 173، الرياض (2022م/1444هـ)

# المجتوبكت

# العنوان

|     | 🕏 افتتاحية العدد (هيئة تحرير المجلة)                                                     |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | € ضوابط ترجيح النسخ عند الإمام النحاس في كتابه الناسخ والمنسوخ «سورة البقرة أنموذجاً»    |
|     | د. أحمد بن عبد الله بن أحمد الحصيني                                                      |
| 17  | أستاذ مشارك بقسم القرآن وعلومه، كلية الشريعة وأصول الدين، جامعة الملك خالد بأبها         |
|     | ﴾ النَّاسِخُ والمَنْسوخُ عند بَكْرٍ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة) |
|     | د. عادل بن عبدالعزيز بن علي الجليفي                                                      |
| 45  | الأستاذ المشارك بقسم الدراسات القرآنية ، بكلية التربية ـ جامعة الملك سعود                |
|     | € تحليل النصوص الفقهية «دراسة وصفية في المصطلح والدواعي والثمرة»                         |
|     | د. هيثم بن فهد الرومي                                                                    |
| 89  | أستاذ الفقه المشارك بقسم الدراسات الإسلامية ، كلية التربية ، جامعة الملك سعود            |
|     | 🕏 دلالة الفعل في سياق الثبوت والنفي والشرط عند الأصوليين                                 |
|     | د. بندر بن عبد الله بن سائم العنزي                                                       |
| 119 | أستاذ الفقه وأصوله المشارك بقسم الدراسات الإسلامية بكلية التربية بجامعة الملك سعود       |
|     | 🕏 حد الثقة في الرواة المتأخرين (دراسة مقارنة)                                            |
|     | د. بدريه بنت عبدالعزيز بن ابراهيم السعيد                                                 |
| 145 | أستاذ السنة المشارك بقسم السنة وعلومها ، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية بجامعة القصيم  |
|     | * * *                                                                                    |
|     |                                                                                          |

# افتتاحية العدد «هيئة تحرير المجلة»

# إفنناحية العدد

ىقلە

### (هيئة تحرير المجلة)

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على النبي الأمين، محمد بن عبد الله إمام البررة، وعلى آله وصحابته أجمعين. أما بعد.

فيطيب لهيئة تحرير «مجلة الدراسات الإسلامية» أن تحمد الله – تعالى – على ما وفق إليه من خدمة العلم الشرعي المستمد من كتاب الله، وسنة رسوله وبثه بين القراء والباحثين؛ من خلال نشر ثلة من البحوث العلمية المتميزة في مضمونها ومناهجها، وتشكره على على ما تلقاه المجلة من قبول حسن لدى المتخصصين في العلوم الشرعية، ومن إقبال عليها من المعتنين بالدراسات الإسلامية.

واستدامةً لهذا العمل الذي نسأل أن يكون خالصاً لوجهه الكريم، يسرنا أن نتحف القراء والباحثين بالعدد الثالث من المجلد الرابع والثلاثين من المجلة المنتظم في عقده خمسة من البحوث، المستوفية للضوابط والشروط، والمتنوعة في تخصاصاتها، بعد أن اجتازت التحكيم العلمي من أساتذة مختصين: أحدها ضوابط ترجيح النسخ عند الإمام النحاس في كتابه الناسخ والمنسوخ «سورة البقرة أنموذجاً»، والثاني النَّاسِخُ والمنسوخُ عند بَكْرِ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)، والثالث تحليل النصوص الفقهية «دراسة وصفية في المصطلح والدواعي والثمرة»، والرابع دلالة الفعل في سياق الثبوت والنفي والشرط عند الأصوليين، والخامس حد الثقة في الرواة المتأخرين (دراسة مقارنة).

وهيئة التحرير تأمل من الباحثين والمتخصصين المشاركة في تطوير المجلة من جميع الجوانب الموضوعية والشكلية، من خلال إتحافها بآرائهم ومقترحاتهم، وتزويدها بملحوظاتهم وتنبيهاتهم، وتؤكد أن ذلك سيكون محل عناية وتقدير.

وفي الختام نسأل الله – تعالى – أن يجعل أعمالنا صالحة، ولوجهه الكريم خالصة، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على نبيه الأمين.



# ضوابط ترجيح النسخ عند الإمام النحاس في كتابه الناسخ والمنسوخ «سورة البقرة أنموذجاً»

أحمد بن عبد الله بن أحمد الحصيني

جامعة الملك خالد

(قدم للنشر في 20/ 20/ 1444هـ؛ وقبل للنشر في 10/ 03/ 1444هـ)

المستخلص: يتناول موضوع البحث ضوابط ترجيح النسخ عند الإمام النَّحَّاس في كتابه النَّاسخ والمنسوخ (سورة البقرة أنموذجاً)، ويهدف البحث إلى:

1- إبراز مكانة الإمام النَّحَّاس عَلَيْه، وقيمة كتابه العلمية رواية ودراية. 2- إظهار العلوم المختلفة والمعارف الأخرى التي اشتمل عليها هذا الكتاب.

3- استخراج المصادر التي اعتمد عليها الإمام النَّحَّاس عَلَيْه، وضوابطِ ترجيح النَّسخ التي نثرها في سورة البقرة. أما منهج البحث فهو المنهج الاستقرائي، التحليلي، الاستنباطيّ. وأهم نتائج البحث وتوصياته: بروز المكانة العلمية للإمام النَّحَّاس عَلَيْه، المتمثلة في عنايته بالنَّقل والرَّواية. وأن الإمام النَّحَاس عَلَيْه، التحيل في المختلفة وأدلتها، والتعرُّض لمناقشتها واختيار ما أذَّاه إليه اجتهاده، والتَّعليل لذلك الاختيار. وأن الحاجة لا توال قائمةً في تخصيص مفهوم النَّسخ عند الإمام النَّحَاس عَليه علمية مستقلَّة، تعين على استخلاص منهجه في ذلك.

الكلمات المفتاحية: ضوابط، النَّحَّاس، النَّاسخ والمنسوخ، ترجيح، سورة البقرة.

# Controls of weighing copies when Imam Al -Nahhas in his copy and transcribed book "Surat Al -Baqara as a model"

#### Ahmed Abdullah Ahmed Al -Hussaini<sup>(1)</sup>

King Khalid University
(Received 16/09/2022; accepted 06/10/2022)

Abstract: Research topic: Controls of weighting copies when Imam Al -Nahhas in his book, Al -Nasha and Al -Nakhoub (Surat Al -Baqara as a model). research aims: 1-Highlighting the status of Imam Al -Nahhas, and the value of his scientific book in narration and knowledge. 2-Show the various sciences and other knowledge that this book included. 3-Extracting the sources on which Imam Al -Nahhas relied on and the controls for the copies that were spread in Surat Al -Baqara. Research Methodology: The inductive, analytical, deductive, descriptive approach. The most important search results and recommendations: The emergence of the scientific standing of the Imam Al -Nahhas, which is to take care of the transmission and the narration. Imam Al -Nahhas, who has a choice in what he mentions, and he was concerned with mentioning the different sayings and evidence, and exposing them to discuss them and choosing what his diligence led to, and explaining that choice. That the need is still existing in allocating the concept of copying in Imam Al -Nahhas with an independent scientific study that must extract his curriculum in that.

key words: Controls, Al -Nahhas, transcriber and abrogated, weighting, Surat Al -Baqara.

(1) أستاذ مشارك بقسم القرآن وعلومه، كلية الشريعة وأصول الدين، جامعة الملك خالد بأبها.

e-mail:ahossany@kku.edu.sa :البريد الإلكتروني

<sup>(1)</sup> Associate Professor, Department of the Qur'an and its Sciences, College of Sharia and Fundamentals of Religion, King Khalid University in Abha.

#### المقدمة

الحمد لله على التَّوفيق، والشُّكر لله على التَّحقيق، وأشهد أن لا إله إلا هو شهادة سالكٍ من الدَّليل أوضح طريق، ومنزَّه له عمَّا لا يجوز ولا يليق.

وصلّى الله على أشرف فصيح، مُحُمَّدٍ أرفق نبِيًّ بأمته وألطف شفيق، وعلى أصحابه، وأزواجه وأتباعه إلى يوم الجمع والتَّفريق، وسلّم تسليماً كثيراً".

أما بعد:

فإنَّ معرفة النَّاسخ والمنسوخ من تتَّات الاجتهاد؛ إذ الرُّكنُ الأعظم في باب الاجتهاد: معرفة النَّق ل، ومن فوائد النقل: معرفة النَّاسخ والمنسوخ؛ إذ الْخَطْبُ في ظواهر الأخبار يسير، وتَحَمُّل كَلَفِها غيرُ عسير، وإنَّها الإشكال في كيفية استنباط الأحكام من خفايا النصوص، ومن التحقيق فيها: معرفة أول الأمرين وآخرهما، إلى غير ذلك من المعاني (9).

## أهمية البحث وأسباب اختياره:

يعتبر الإمام النَّحَّاس عَلَقَهُ من الأئمة الذين حَوَوا العلوم المختلفة والمعارف المتنوعة؛ لذا جاءت كتبه تُغْنِي عَمَّا سواها(٤)، وأصبحت مصادر لَينْ صنَّف بعدها،

ومنها: كتاب النَّاسخ والمنسوخ، الذي اشتمل على علم اللغة والإعراب، والصناعة الحديثية، والعلل النقدية، والترجيحات الفقهية، وغيرها من العلوم ".

وهذا الكتاب مع أهميّته البالغة، لم يَجد من تصدّى لإبراز ما فيه من الفنون المذكورة، ولا من اعتنى باستخراج الضّوابط التي اعتمدها الإمام النّحَاس عَلَيْهُ في ترجيح النّاسخ والمنسوخ، وطلب ذلك الاستخراج عِمّا دفع لكتابة هذا البحث.

# مشكلة البحث وأسئلته:

النَّاظر في سيرة الإمام النَّحَّاس عَلَّ والمَّامِّل في كتابه النَّاسخ والمنسوخ وتطبيقاته فيه، وبعض ما قيل حوله؛ تتولَّد لديه أسئلة تُصوِّر مشكلة هذا البحث، وهذه الأسئلة هي كالتالي:

1 - هـل عنايـة الإمـام النَّحَـاس عَلَيْهُ بالنَّقـل والرِّواية كان لهم الأثر في إخلاله بالاستنباط والدِّراية؟

2- ما هو مفهوم النَّسخ عند الإمام النَّحَاس عَلَيْ وهل يتَّفق مع المعنى الاصطلاحيّ المشهور؟

3 - هل صحّ ما قيل بأنَّ الإمام النَّحَاس عَلَيْهُ أَكْثر من ذكر آيات النَّسخ دون تدقيق وتمحيص؟

<sup>(1)</sup> انظر: نواسخ القرآن، لابن الجوزي (ص10).

<sup>2)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ، لابن حزم (ص5).

<sup>(3)</sup> قال القَفْطِيِّ ﷺ: «وله مصنفات في القرآن، منها: كتاب الإعراب، وكتاب المعاني، وهما كتابان جليلان أغنيا عمَّا صُنف=

<sup>=</sup>قبلها في معناهما». انظر: إنباه الرواة على أنباه النحاة، للقفطي (1/ 136).

<sup>(4)</sup> خصَّصت مسألة من مسائل التمهيد الآتية؛ لبيان شيء من المكانة العلمية لهذا الكتاب.

4- ما هي المصادر التي اعتمد عليها الإمام النَّكَاس عَلَيْهُ في ترجيح النَّسخ في سورة البقرة، وما ضوابط الترجيح في النَّسخ المستخلصة من ذلك؟ أهداف البحث:

نسعى من خلال هذا البحث إلى تحقيق الأهداف التالية:

1 - إبراز مكانة الإمام النَّحَّاس عَلَّكَ، والقيمة العلمية لكتابه النَّاسخ والمنسوخ، روايةً ودراية.

2- إظهار العلوم المختلفة والمعارف الأخرى التي اشتمل عليها هذا الكتاب.

3 - استخراج المصادر التي اعتمد عليها الإمام النَّحَاس عَلَيْ في سورة البقرة، وضوابط ذلك التَّرجيح التي نثرها في هذه السورة. الدراسات السابقة:

الذي وقفت عليه من الدّراسات السابقة المتعلّقة بكتاب النَّاسخ والمنسوخ دراستان، الأولى أصالةً والأخرى ضمناً.

1- تعقبات النَّحَّاس في كتابه (الناسخ والمنسوخ) للإمام الطبري في كتابه (جامع البيان)، للباحث: محمد بن زيلعي الهندي، وهذه الدراسة عُنيت بتعقبات الإمام النَّحَّاس عَلَيْنَه، ولم تُعْنَ بإبراز ضوابط ترجيح النَّسخ، ولا الأهداف الأخرى في هذا البحث.

2- اختيارات أبي جعفر النَّحَّاس في التفسير من

أول سورة البقرة إلى آخر سورة المائدة (جمعاً ودراسة وموازنة) للباحث: زيد بن علي مهارش، وهذه الدراسة تخصّصت في دراسة التَّرجيحات التفسيرية، ومنهج الإمام النَّحَّاس عَلَى ذلك، بعيداً عمَّا يتعلَّق بضوابط التَّرجيح في النَّسخ.

### حدود البحث:

اقتصرت في هذا البحث على استقراء ودراسة ما وقع من الآيات في سورة البقرة؛ لكونها السورة التي تفرَّدت بآياتٍ كثيرة؛ فكانت مَظِنَّة وجودِ العدد الكافي لمقوِّمات الكتابة في هذا البحث.

# منهج البحث وإجراءاته:

التحليليّ، الاستنباطيّ؛ وجاءت إجراءات البحث كالتالي:

1 - استقرأت ما ورد من الآيات في سورة البقرة، قراءةً تحليلية استنباطية؛ لاستخراج ما ظهر لي من الضّوابط في ترجيح النّسخ، ثم وَصْفُها وَرَصْفُها في هذا البحث.

سلكت في كتابة هذا البحث: المنهج الاستقرائي،

2- إطلاقي النَّسخ في هذا البحث أعني به: ما يشمل النَّاسخ والمنسوخ.

3 - لم أعتَنِ بـذكر مـا يـترجَّح لي في الآيـات مـن النَّسخ أو عدمه؛ لكون الهدف: إظهار ما يتعلَّق بـضوابط النَّحَّاس عَلْكَ، وَفْق خطة البحث.

4- اعتمدت في كتابة الآيات على الرسم العثماني؟

فأكتب الآية متبوعةً باسم السورة، ورقم الآية.

5 - الأحاديث الواردة في البحث جلُّها في الصحيحين أو أحدهما؛ فلم أحتج إلى تخريجها من كتابٍ آخر، وعزوت الأحاديث الأخرى إلى مظائمًا مع بيان رتبتها.

6- لم أترجم للأعلام الواردة أساؤهم؛ لأنَّ ذلك سيأخذ حيزاً كبيراً من البحث، واكتفيت بذكر تواريخ الوفيات.

7- جعلت فهرساً للمصادر والمراجع، وراعيت في ترتيبها: ترتيب حروف المعجم.

#### خطة البحث:

يتكون هذا البحث من: مقدمة، وتمهيد، وثلاثة مباحث، وخاتمة، ثم فهرس المصادر.

- المقدمة، وفيها: أهمية البحث وأسباب اختياره، ومشكلة البحث وأسئلته، وأهداف البحث، والدراسات السابقة، وحدود البحث، ومنهج البحث وإجراءاته، ثم خطة البحث.
- التمهيد: الإمام النحّاس وكتابه الناسخ والمنسوخ،
   وفيه ثلاث مسائل:
  - \* المسألة الأولى: ترجمة مختصرة للإمام النحَّاس.
  - \* المسألة الثانية: مكانة كتاب النَّاسخ والمنسوخ.
- \* المسألة الثالثة: تعريف موجز بكتاب النَّاسخ والمنسوخ.

- المبحث الأول: منهج الإمام النحّاس في ترجيح النسخ
   في سورة البقرة، وفيه ثلاثة مطالب:
- \* المطلب الأول: مفهوم النَّسخ عند الإمام النحَّاس.
- \* المطلب الثاني: ترجيحه بالحديث المرفوع وما لـه حكم الرَّفع.
  - \* المطلب الثالث: ترجيحه بالنَّظر والاجتهاد.
- المبحث الثاني: مصادر الإمام النحّاس في ترجيح النسخ في سورة البقرة، ووجه استفادته منها، وفيه أربعة مطالب:
  - \* المطلب الأول: النصُّ القرآنيّ.
  - \* المطلب الثاني: الحديث النَّبويّ.
  - \* المطلب الثالث: الآثار الواردة عن الصَّحابة.
    - \* المطلب الرابع: الآثار الواردة عن التابعين.
- المبحث الثالث: ضوابط الإمام النحّاس في ترجيح
   النّسخ الواردة في سورة البقرة، وفيه سبعة مطالب:
  - \* المطلب الأول: مصدر معرفة النَّسخ هو النصّ.
- \* المطلب الثاني: النصُّ المُحْتَمِل غيرُ مُعتبَرِ في النَّسخ.
  - \* المطلب الثالث: النصُّ المتأخِّر ناسخٌ للمتقدِّم.
- \* المطلب الرابع: اعتبار تنافي المعنيين في النَّاسخ والمنسوخ.
- \* المطلب الخامس: إذا أمكن الجمع فلا يُصار إلى النَّسخ.
- \* المطلب السادس: ما تواتر من القرآن لا يُنسَخ بـما

شذَّ منه.

- \* المطلب السابع: الأخبار لا يدخلها النَّسخ.
- الخاتمة، وفيها: أهم نتائج البحث، مع المقترحات والتوصيات.
  - فهرس المصادر والمراجع.

#### \* \* \*

#### التمهيد

الإمام النَّحَّاس وكتابه الناسخ والمنسوخ وفيه ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: ترجمة مختصرة للإمام النَّحَّاس.

الإمام النَّحَّاس عَلَّكَ من الأئمة المشهورين، ومن العلماء المُبَرَّزين؛ لذا فإنَّ جمع أطرافِ سيرته والأخبارِ من ترجمته لا يَسَعه هذا البحث؛ فلزم الاختصار بطريق الاقتصار على ما يتلاءم وتسطيرَ هذه الورقات (القاعد)؛ وذلك كما يلي:

اسمه ونسبه وكنيته ولقبه، هو: أحمد بن مُحمَّد بن إسماعيل بن يونس، المُرادِيِّ، النحويِّ، المصريِّ،

- (5) وذلك الاقتصار قائمٌ على: ذكر اسمه ونسبه وكنيته ولقبه، فولادته ونشأته ورحلته، يليها بيان مكانته العلمية، وذكر شيء من ثناء العلماء عليه، وخاتمة ذلك ذكر وفاته كليه.
- (6) المُرَادِيِّ بضم الميم، وفتح الراء، وبعد الألف دال مهملة -: هذه النسبة إلى مراد، بَطْنٌ من مِذْحَج، قبيلةٌ يمينة. انظر: اللباب في تهذيب الأنساب، للجزري (3/ 188)، ولب اللباب في تحرير الأنساب، للسيوطي (ص240).
  - (7) إنباه الرواة على أنباه النحاة، للقفطى (1/ 136).

أبو جعفر، النَّحَّاس (١٥) أو ابن النَّحَّاس (١٠).

وقد أثبتت المصادر: أنَّ الإمام النَّحَّاس عَلَّكُ ولد بِمصرَ، لكن لم يرد فيها تَحديدُ البلدةِ والزَّمن الذي حدثت فيه تلك الولادة المباركة (١٠٠٠).

وكانت نشأته محفوفة بطلب العلم، والدَّوران على أهله، والسَّعي في تَحصيله؛ فحصَّل اللُّغة والنَّحو - وبها عرف -(11)، وروى الحديث، ودرس الفقه والتفسير وغيرهما من علوم الشَّريعة، وابتدأ في ذلك بعلهاء بلده، ثم خرج في طلب ذلك إلى بغدادَ والكوفة وفلسطين وغيرها.

ومن أهمِّ شيوخه الـذين أخـذ عـنهم(١١): الإمـام

<sup>(8)</sup> النَّحَّاس - بفتح النُّون والحاء المشددة، وبعد الألف سين مهملة -: هذه النِّسبة إلى مَنْ يعملُ النُّحَاسَ؛ وأهلُ مصرَ يقولون لمن يعمل الأواني الصُّفرية ويبيعها: نَحَّاس. انظر: اللباب في تهذيب الأنساب، للجزري (3/ 300).

<sup>(9)</sup> تاريخ ابن يونس المصري (1/ 19).

<sup>(10)</sup> انظر: معجم الأدباء، للحموي (1/ 468)، والأعلام، للزركلي (1/ 208). (1/ 208).

<sup>(11)</sup> قال القِفْطِيِّ ﷺ: «صنَّف تفسير أبيات كتاب سيبويه، ولم يُسَبق إلى مثله، وكلُّ مَنْ جاء مِن بعده استمدَّ منه». انظر: إنباه الرواة على أنباه النحاة، للقفطي (1/ 136).

<sup>(12)</sup> انظر: تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي (21/ 48)، ومعجم الأدباء، للحموي (1/ 468).

<sup>(13)</sup> سيقتصر الذكر على: أهمِّ مَنْ كان له تـأثيرٌ مبـاشرٌ في التكـوين الحديثيّ والتفسيريّ للإمام النَّحَّاس عَلَيْهُ؛ لكون ذينك العِلْمَينِ هما مادَّة كتاب «الناسخ والمنسوخ» التي يتعلَّق بها هذا البحث.

النَّسائي عَلَىٰ (ت308هـ) أحد أئمة الحديث المشهورين (108هـ) أحد المشهورين (108هـ) أحد أئمة القراءة المشهورين (108هـ)

وكان الإمام النَّحَّاس عَلَيْهُ من نبلاء العلماء؛ وقد شهد له بذلك الحافظ الذَّهبِيّ عَلَيْهُ (ت748هـ) حيث يقول: «كان من أذكياء العالمَ» (١٠٠٠)، وفي إشارة إلى أنَّ ميولَه اللَّغوية لم تَحَجُبْه عن غيرها من علوم الشَّريعة يقول القِفْطِيّ عَلَيْهُ (ت646هـ): «كان من أهل العلم بالفقه

- (14) روى عنه في سورة البقرة فقط في: ما يقرب من (24) موضعاً؛ فانظر مثلاً: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/467) برقم (31)، و(1/472) برقم (35)، و(1/494) برقم (58)، و(1/915) برقم (78)، و(1/474) بروقم (101)، و(2/100) برقم (281)، و(2/116) برقم (291).
- أقول: وتأثّرُ الإمام النَّحَاس بشيخه النَّسائيّ رحمها الله واضحٌ في تعليل الأحاديث، وذكر اختلاف الرُّواة وغير ذلك؛ فانظر مثلاً: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 556-573) برقم (108-108)، والسنن الكبرى، للنسائي (1/ 220) برقم (958-361).
- (15) روى عنه في سورة البقرة فقط، في: ما يقرب من (23) موضعاً؛ فانظر مثلاً: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 455) برقم (22)، و(1/ 564) برقم (115)، و(1/ 573) برقم (124)، و(2/ 4) برقم (194)، و(2/ 23) برقم (206)، و(2/ 30) برقم (216).
- 16) سير أعلام النبلاء (15/ 401)، وقال في موضع آخر: «وكان حاذقاً، بارعاً، كبيرَ الشَّأن». انظر: تاريخ الإسلام، للذهبي (7/ 713).

والقرآن»(تا).

ولم يسلم الإمام النَّحَّاس عَلَّكَ من جَهْل الْجُهَّال الذي كان سبباً في وفاته؛ حيث مات غريقاً شهيداً (١٤) في ذي الحجة، سنة (338هـ) (١٠).

# المسألة الثانية: مكانة كتاب النَّاسخ والمنسوخ.

هـذه المكانـة شـهد بها عالمان جليلان، هما: ابن يونس المصريّ عَلَّفَ (ت347هـ) حيث يقـول: «لـه تصانيف في تفسير القرآن جيادٌ مُسْتَحْسَنَةٌ»(٥٥)، ويقـول القَفْطِيّ عَلَّفَ (ت646هـ): «له ناسخ القرآن ومنسوخه، كتابٌ حسن»(٥٤)، ويمكن إبراز ذلك الخُسنِ من عـدَّة

- (17) إنباه الرواة على أنباه النحاة، للقفطي (1/ 136)؛ قلت: وقد ذكر عنه أبو عبد الله الزَّبيديِّ عَلَى : أنه كان لا يُنْكِر أَنْ يسأل أهلَ النَّظر والفقه ويُفَاتِشَهم عبًّا أشكل عليه في تصانيفه. انظر: تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي (21/ 49).
- (18) وقصَّة ذلك: أنَّ الإمام النَّحَّاس على طرف النيِّل يُقطِّع أبيات شِعْرٍ، فسمعه جاهل فقال: هذا يَسْحَرُ النيِّلَ حَتَّى ينقص؛ فَرَفَسَه فألقاه في النيِّل؛ فغرق ولم يُدْرَ أين ذهب. انظر: سير أعلام النبلاء، للذهبي (15/ 402)، وحسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة، للسيوطي (1/ 531).
- 11) انظر: تاريخ ابن يونس المصري (1/ 19)، وسير أعلام النبلاء، للذهبي (1/ 402)؛ وقيل: توفي سنة (337هـ)، كما في: تاريخ العلماء النحويين، للتنوخي (ص35)؛ قلت: والأول أرجح وأوثق؛ فإنَّ ابنَ يونس عَلَّ مِصْرِيّ، والقاعدة: أنَّ بَلَدِيَّ الرَّجلِ أَعْرَفُ بِه. انظر: تحرير علوم الحديث، للجديع (1/ 530).
  - 20) انظر: تاريخ ابن يونس المصري (1/ 19).
  - (21) إنباه الرواة على أنباه النحاة، للقفطي (1/ 137).

# وجوه، أُجملها فيها يلي:

1 - عناية الإمام النَّحَاس عَلَيْهُ بالنَّقل النَّقل والرِّواية (22).

2 - ضوابط الترجيح في النَّسخ التي بثَّها ونشرها في هذا الكتاب بطريقة تطبيقيةٍ عملية (٤٤).

3 - العلوم والمعارف الأخرى التي أَثْرى بِها هـذا الكتـاب، كــ: ترجيحاتِـه اللَّغويـة (٤٥)، والحديثيـة (٤٥)، والفقهيّة (٤٥).

وفي الجملة فكتاب «الناسخ والمنسوخ» قد احتوى على علومٍ وفنونٍ غيرَ ما ذكرت، تَظهر للنَّاظر،

- (22) ولم تَرُق هذه العناية للتنوخيّ (ت442هـ) حيث انتقده قائلاً (كما في تاريخ العلماء النحويين، للتنوخي ص34): "ولم يكن صاحب دراية واستنباط، وإنَّما كان مُعَوِّله على النَّقْل والرَّواية"؛ قلت: وهل العلمُ إلاَّ النَّقُلُ والرَّواية؟ لكنَّ هذا يتبيَّن حين نعلم: أنَّ التنوخيّ شِيعيّ مُعتزليٍّ، وقد كان يُحُالف في أقواله الكتاب والسُّنَّة (كما في تاريخ الإسلام، للذهبي 9/604)، على أنَّ الإمام النَّحَاس ﴿ العنصرين الآتين وغيرهما.
- (23) وهذه الضوابط هي موضوع هذا البحث، وتحَلُّها: المبحث الثالث.
- (24) انظر مثلاً: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 526، 633)، و(2/ 40).
- (25) انظر مثلاً: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 459، 557، 602).
- (26) انظر مثلاً: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/ 13-14)، و(2/ 27-28).

# وتتكشُّف للمتأمِّل(٢٥).

المسألة الثالثة: تعريف موجز بكتاب النَّاسخ والمنسوخ.

كتاب «الناسخ والمنسوخ» صنَّفه الإمام النَّحَاس عَلَيْ لتحرير نوعٍ من أنواع علوم القرآن ذي الأهمية البالغة (٤٥)، وهذا النَّوع هو عنوان الكتاب.

وقد ابتدأ الإمام النَّحَّاس ﷺ كتابه هذا بمقدمةٍ ذكر فيها: حدَّ هذا العلم، والتَّرغيب في تعلُّمه، وما يكون به النَّسخ، وأنواع النَّسخ، وغير ذلك (١٤٠٠).

وعمدةُ الإمام النَّحَّاس عَلَيْكَ في هذا الكتاب: النَّقل والرِّواية المُسْنَدة (١٠٠٠) إلا ما لم يقف فيه على نصِّ؛ فينظر في الأثار وأقوال العلماء (١٠٠٠)، وإلا استعمل النَّظر والاجتهاد (١٠٠٠).

ومنهجُ الإمام النَّحَّاس عِلْكَهُ: أنه يذكر الآية

- (27) ومما له دلالةٌ في بيان مكانة هذا الكتاب ومنزلته: مصادر الإمام النَّحَّاس عَلَقَ، الآتية في المبحث الثاني.
- (28) قال الجلال السيوطيّ على: "قال الأئمةُ: لا يَجوز لأحدٍ أَنْ يُعرف منه: النَّاسخَ والمنسوخ، وقد يُفسِّر كتابَ الله إلاَّ بعد أَنْ يعرف منه: النَّاسخَ والمنسوخ؟ قال: لا، قال عليٌّ في لقاصِّ: أَتَعْرِفُ النَّاسخ من المنسوخ؟ قال: لا، قال: هَلَكْتَ وَأَهْلَكْتَ!». انظر: الإتقان في علوم القرآن، للسيوطي (3/66).
  - (29) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 409-454).
- (30) انظر مثلاً: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 457، 462، 304) (477)، و (2/ 4، 17، 21).
- (31) انظر مثلاً: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 530–531)، و (2/ 101، 105).
- (32) انظر مثلاً: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 468)، و(2/ 96-97).

المتعلقة بالنَّسخ، سواءٌ كانت ناسخةً (دو) أو منسوخة (دو)، وربَّما لا تكون كذلك؛ لكنه ذكرها ليُبيِّن الرَّاجح فيها (دو).

والإمام النَّحَاس عَلَيْه يستطرد كثيراً بذكر الأقوال الفقهية المتعلِّقة بالآية، وكذلك الأوجه اللَّغوية، والعلل الحديثية (٥٤) وغير ذلك، مما قد يُعتبَر عند البعض

ملِّقة بالآية، وكذلك الأوجه اللُّغوية، ذلك: آياتُ الصَّلاة(قد)، وآيـةُ القـصاص(قد)، وآيـةُ وآيـةُ وقيـةُ وغير ذلك، مما قد يُعتبَر عند البعض الوصية(قلام)، وآياتُ الصِّيام(قلام).

\* \* \*

سورة البقرة حسب موضوعاتِها الفقهية، فمِـمَّا ذكره في

وقد قسَّم الإمام النَّحَّاس عِلْكَ آياتِ النَّسخ في

خروجاً عن حدِّ موضوع الكتاب(٥٥٠).

#### المحث الأول

منهج الإمام النَّحَّاس في ترجيح النَّسخ في سورة البقرة وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: مفهوم النَّسخ عند الإمام النَّحَّاس (42). مفهوم النَّسخ عند الإمام النَّحَّاس عَلَّقَ ينظر إليه

- (37) قلت: ويعتذر للإمام النَّحَّاس ﷺ بـ: أنَّ هذه الطريقة طريقة ُ
  كثير من العلماء المتقدمين؛ لذلك جاءت أمثال هـذه البحوث
  لإبراز ما في هذه الأسفار الكبيرة من العلوم المتينة؛ لينتدب لَها
  الباحثون فيخرجوها بطريقة عصرية أكاديمية.
- (38) وهي الآيات: (1)، و(2)، و(3) من آيات النسخ المذكورة في سورة البقرة. انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 454، 464).
- (39) وهي الآية (4). انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 473).
- (40) وهي الآية (5). انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 480).
- (41) وهي الآيات: (6)، و(7)، و(8)، و(9). انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 487، 494، 503، 509).
- هذا المفهوم عند الإمام النَّحَّاس ﷺ يحتاج إلى دراسة مفردة،
   ولو لا ضيق المساحة في هذا البحث لحَرَّرته ولكن سأشير
   إشارةً تنبئ عن تلك الحاجة -؛ فأرجو ممن تقع عينه على هذا:
   إفراد ذلك ببحثٍ مُحكَّم مُحرَّر.

- انظر مثلاً: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 454، 640، 530). ولعل ذكر هذا النّوع والنّوع الثالث؛ مما زاد عِدّة الآيات في هذا الكتاب؛ فكان سبباً للنّق د اللاذع الذي وجّهه إليه الزُّرقاني عِنْ (ت1367هـ) حيث قال وهو يُبيئن موقف العلماء من النّسخ -: "والغالون هم الذين تزيّدوا فأدخلوا في النّسخ ما ليس منه؛ بناءً على شُبه ساقطة، ومن هؤلاء: أبو جعفر النّحًاس في كتابه "الناسخ والمنسوخ"...، فإنّم ألّفوا كتباً في النّسخ أكثروا فيها من ذكر الناسخ والمنسوخ؛ اشتباها منهم وغلطاً، ومنشأ تزيّدهم هذا: أنّهم انخدعوا بكلّ ما نُقِلَ عن السّلف أنه منسوخ...». انظر: مناهل العرفان في علوم القرآن، للزرقاني (2/ 253 254)؛ ولا أرى الزُّرقاني أنصف الإمام النّحًاس رحمها الله فيها ذكره، والجواب ظاهرٌ، وهذه المسألة عَلُّ جمع وتّحرير لمن أراد تبرئة الإمام النّحرير.
  - (34) انظر مثلاً: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 494، 514، 535).
- وهذا النَّوع هو أكثر ما وقع في سورة البقرة؛ حيث بلغ عدد الآيات فيه: أكثر من نصف عدد الآيات المذكورة في هذه السورة؛ فانظر مثلاً: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 463، السورة؛ فانظر مثلاً: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 463، المحمد في المحمد في النحاس رحمها الله لم يكن عن درايةٍ بالنَّهج الذي سار عليه في كتابه، بغضً النَّظر عن الاتفاق أو الاختلاف معه في اختياراته؛ فإنَّ ذلك غير مبرِّر للوقيعة فيه بمثل هذه الطعون!
  - (36) تقدم آنفاً التمثيل لمواضع هذه الاستطرادات.

من وَجْهَيه: اللُّغويّ والاصطلاحيّ.

فأما المفهوم اللَّغويّ: فقد اختار أن يكون النَّسخ مُشتقاً من الإزالة ومن النَّقل كليها، قال: «اشتقاق النَّسخ من شيئين: أحدهما أنه يقال: نَسَخَتِ الشَّمسُ الظَّلُ؛ إذا أزالَتْ أُهُ وحَلَّتْ مَحَلَّه، والآخر: من نَسَخْتُ الكتاب؛ إذا نَقلتُ أُه من نسخة، وعلى هذا النَّاسخ والمنسوخ» وهذا يخالف ما ذهب إليه بعض أهل الأصول (44).

وأما المفهوم الاصطلاحيّ: فلا يختلف ما ذكره الإمام النَّحَاس عَلَى معنى النَّسخ اصطلاحاً عمَّا استقرَّ عليه حدُّه عند المتأخرين؛ حيث إنه عرَّفه بـ: «أن يكون الشَّيءُ حلالاً إلى مُدَّة ثم يُنسخُ فيُجْعَلُ حراماً، أو يكون حراماً فيُجْعَلُ حلالاً، أو يكون مخطوراً فيُجْعَلُ ملاء أو مباحاً، أو مباحاً فيُجْعَلُ محظوراً» (والمعنى المستقرُّ عند الأصوليين هو: «رفع الحكم الثابت بخطابٍ متقدم،

(43) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 424)؛ وانظر كذلك: الصحاح تاج اللغة، للجوهري (1/ 433).

بِخطابٍ متراخٍ عنه ١٤٥٥).

هذا من حيث المفهوم الاصطلاحيّ العامّ، وأما من حيث النَّظر والاختيار لآيات النَّاسخ والمنسوخ؛ فقد وقعت له اختيارات على غير الاصطلاح المشهور.

من ذلك: أنه أدخل قوله تعالى: ﴿ وَيَسْئُلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ اللّهَ وَلَهُ تَعَالَى: ﴿ وَيَسْئُلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ اللّهَ وَلَا النّسَاءَ فِي اللّمَحِيضِ اللّه (البقرة: 222) في الناسخ والمنسوخ؛ قال: «أدخَلْتُ هذه اللّه يَه في النّاسخِ والمنسوخ؛ لأنه معروفٌ من شريعة بني إسرائيل: أن لا يَجتمعوا مع الحائض في بيتٍ، ولا يأكلوا معها ولا يشربوا؛ فنسخ الله وَ الله الله عَلَى الله من شريعتهم (نه.). المطلب الثاني: ترجيحه بالحديث المرفوع وما له حكم

الحديث المرفوع: هو ما نُسب إلى النَّبِيِّ ﷺ، من قولٍ أو فعلٍ أو تقرير، سواءٌ صحَّت النسبةُ إسناداً أو لم

الرَّفع.

<sup>(44)</sup> ومنهم: الإمام ابن قدامة براس عدن يقول (كما في روضة الناظر، لابن قدامة 1/ 219): «النَّسخ في الشَّرع هو بمعنى الرَّفع والإزالة لا غير»؛ قلت: وما ذهب إليه الإمام النَّحَاس بالله أولَى، ويوضِّحه قوله (كما في الناسخ والمنسوخ، للنحاس 1/ 428): «أكثر النَّسخِ في كتاب الله بَيْكَ: أن يُزَالَ الحكم؛ بنقل العباد عنه»؛ فالنَّسخ جامعٌ للمعنيين، والله أعلم.

<sup>(45)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 428).

<sup>(46)</sup> انظر: روضة الناظر، لابن قدامة (1/ 219)، والإحكام في أصول الأحكام، للآمدي (3/ 107).

<sup>(47)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/ 17).

قلت: وقد أشار الإمام السيوطي على أنَّ إدخال هذا النَّوع في قسم النَّاسخ قريبٌ، ولكنَّ عدم إدخالِه أقربُ وهو الذي رجَّحه غير واحد، ووجَّهُوهُ بـ: أنَّ ذلك لو عُدَّ في النَّاسخ؛ لَعُدَّ جميع القرآن منه؛ إِذْ كُلُّه أو أكثرُهُ رافعٌ لما كان عليه الكفار وأهل الكتاب، قالوا: وإنَّ حَقُ النَّاسخ والمنسوخ: أن تكون آيةٌ نسخت آيةً. انظر: الإتقان في علوم القرآن، للسيوطي (د/ 27).

تصحَّ

وأمَّا الذي له حكم الرَّفع: فهو الحديث الذي يكون في صورة الموقوف (١٠٠٠)، لكنَّ حكمَه حكمُ المرفوع؛ لقرائن تقتضى ذلك (١٠٠٠).

والآيات التي استند الإمامُ النَّحَّاس على الأحاديث المرفوعة في ترجيح وقوع النَّسخ فيها وعدمه سبعةٌ: خمسةٌ ناسخة، وهي: قوله تعالى: ﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ سَبعةٌ: خمسةٌ السَّمَآءِ ﴾ (البقرة: 144)(ائ)، وقوله: ﴿ وَقُومُواْ لِلّهِ قَنتِينَ ﴾ (البقرة: 238)(23)، وقوله: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيامِ

- (48) انظر: نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر، للعسقلاني (ص114).
- (49) الحديث الموقوف هو: ما نُسِبَ إلى الصَّحابِي من قولٍ أو فعلٍ أو تقرير، سواءٌ كان السَّند متَّصلاً أو منقطعاً. انظر: فتح المغيث بشرح ألفية الحديث، للسخاوى (1/ 137).
- (50) نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر، للعسقلاني (ص106)؛ قلت: ومن تلك القرائن: ما أشار إليه الإمام النَّحَّاس عَلَّكُ من كون كلام الصَّحابِيّ عما لا يقال من جهة الرَّأي، أو لكونه متعلقاً بأسباب النُّزول. انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/ 101، 107)؛ وانظر كذلك: مقدمة في أصول التفسير، لابن تيمية (ص16).
- (51) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 454، 461)، والحديث أسنده الإمام النَّحَّاس عِلْكَ، وصحَّحه.
- (52) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 469)، والحديث أخرجه: البخاري في صحيحه، أبواب العمل في الصلاة، باب ما ينهى عنه من الكلام في الصلاة (2/ 62) برقم (1200)، ومسلم في صحيحه، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب=

الرَّفَتُ إِلَىٰ نِسَآبِكُمْ ۚ ﴾ (البقرة: 187) ((3) وقوله: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ ۗ ﴾ (البقرة: 219) (((3) وقوله: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ ۗ ﴾ (البقرة: 222) (((3) واثنتان ليست من الناسخ والمنسوخ، وهي: قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ (البقرة: 183) (((3) وقوله: ﴿ وَقَنتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ فَتْلُونُكُمْ ﴾ (البقرة: 183) ((((3) وقوله: ﴿ وَقَنتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ فَيْقَلُونُكُمْ ﴾ (البقرة: 190) (((3) وقوله: ﴿ وَقَنتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ اللَّذِينَ

- =تحريم الكلام في الصلاة (1/ 383) برقم (539).
- (53) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/503)، والحديث أخرجه: البخاري في صحيحه، كتاب الصوم، باب قول الله جلَّ ذكره: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيَامِ ٱلرَّفَثُ إِلَىٰ نِسَآبِكُمْ ۚ ﴾ (البقرة: 187)، (3/82) برقم (1915).
- (54) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/577)، والحديث أخرجه: الحاكم في المستدرك (4/ 159) برقم (7224)، وقال: صحيح الإسناد.
- (55) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/17)، والحديث أخرجه: مسلم في صحيحه، كتاب الحيض، باب جواز غسل الحائض رأس زوجها (1/ 246) برقم (302).
- ا) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 487، 492)، والحديث أسنده الإمام النحاس خلص، وهو منقطع لا يصح؛ ضعفه الإمام البخاري خلص. انظر: التاريخ الكبير، للبخاري (5/ 255).
- انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 516-517)، والخديث أخرجه: البخاري في صحيحه، كتاب الجهاد والسير، باب قتل الصبيان في الحرب (4/ 61) برقم (3014)، ومسلم في صحيحه، كتاب الجهاد والسير، باب تحريم قتل النساء والصبيان في الحرب (3/ 1364) برقم (1744).

وأمَّا ما اعتمد عليه مما له حكم الرَّفع فحديثان: أحدهما لإثبات كون الآية منسوخة، وهي قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ لَيُطِيقُونَهُ وَلَدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ۗ ﴾ (البقرة: 184)(\*\*)، وثانيهما لإثبات عدم وقوع النَّسخ، وذلك في قوله تعالى: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِينَ ﴾ (البقرة: 256)(\*\*).

وما تقدَّم يُظهر لنا: عناية الإمام النَّحَاس عَلَيْه بالحديث، وتقديمه له على غيره من الأدلَّة، وقد نصَّ على ذلك بقوله - في غير هذا الموضع -: "وإذا قال الرسول شيئاً؛ لم يُلْتَفَتْ إلى قولِ غيره" "".

المطلب الثالث: ترجيحه بالنَّظر والاجتهاد.

التَّرجيح في الناسخ والمنسوخ فرعٌ عن التَّرجيح في التفسير في التفسير - كم الا يخفى -، والمحمود من التفسير المنطلق عن الاجتهاد: ما كان مُستمَداً من القرآن، ومن سنة الرَّسول على وكان صاحبه عالماً باللُّغة العربية

(58) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/494)، والحديث أخرجه: البخاري في صحيحه، كتاب تفسير القرآن، باب ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ۗ ﴾ (البقرة: 185)، (6/25) برقم (4507)، ومسلم في صحيحه، كتاب الصيام، باب بيان نسخ قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ، فِدْيَةٌ ﴾ (البقرة: 184)، (2/208) برقم (1145).

(59) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/ 99-101)، والحديث أخرجه: أبو داود في سننه، كتاب الجهاد، باب في الأسير يُكْرَه على الإسلام (3/ 58) برقم (2682)، وإسناده صحيح، كا في صحيح سنن أبي داود (8/ 16).

(60) الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/ 77).

وأساليبها، وبقواعد الشَّريعة وأصولها(١٠٠٠).

ونقصد باجتهاد الإمام النَّحَاس عَلَّكُ في ترجيحه: اجتهاده في مناقشة الأقوال المختلفة، وبيان المقبول منها والمردود، ومناقشة أوجه الاستدلال، شم الخروج بالرَّأي والقول الذي يراه راجحاً صواباً.

وكثيراً ما تقع عينُك في كتاب «الناسخ والمنسوخ» على هذا الاجتهاد، إلا أنه في أغلب مواطنه مقرونٌ بأدلَّةٍ أخرى: من حديثٍ (٤٠٠) أو أثر (٤٠٠) ولم أجده بوجه مستقل إلا في موضعين، رجَّح فيها الإمام النَّحَّاس عَلَّفَ عدمَ وجود النَّسخ:

الموضع الأول: قال فيه: «والصواب أن يقال: ليست الآية ناسخة ولا منسوخة ؛ لأن العلماء قد تنازعوا القول فيها، وهي مُحْتَمِلةٌ لغير النَّسخ...» (١٠٠٠).

الموضع الثاني: قال فيه: «فالواجب أن لا يقال: إنها منسوخة؛ لأنَّ حكمَها ليس بنافٍ حكمَ ما فرضه الله

<sup>(61)</sup> انظر: البرهان في علوم القرآن، للزركشي (2/162)، ومناهل العرفان في علوم القرآن، للزرقاني (2/ 49)؛ قلت: وكأنَّ هذا الوصفَ أريد به الإمامُ النَّحَّاسُ عَلَيْهُ؛ فإنه نعت متطابق مع معالم شخصيته، ووصف منطبق على اجتهاداته المنثورة في كتابه الناسخ والمنسوخ.

<sup>(62)</sup> انظر مثلاً: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 494، 516-517)، و(2/ 99-100).

 <sup>(63)</sup> انظر مثلاً: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/631، 633)،
 و(2/4-5، 70-70).

<sup>(64)</sup> الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 468).

عَجَلِكٌ من الفرائض...» (65).

ونستطيع أن نستنبط مما سبق: منهج الإمام النَّحَّاس عَلَيْهُ في ترجيح النَّسخ أو عدمه، وذلك في نقاطٍ ثلاث، وهي:

1 - ذكره كل ما وقف عليه من الأقوال في الآية،
 مع ذكر أدلَّتها.

2 - مناقشة تلك الأقوال، ومناقشة أوجه الاستدلال بأدلَّتها، ثم الترجيح بينها.

3 - اختيار ما أدَّاه إليه اجتهاده في اعتبار الآية من آيات النَّسخ أو لا(ه،)، والتَّعليل لذلك الاختيار.

\* \* \*

المبحث الثاني مصادر الإمام النحاس في ترجيح النَّسخ في سورة البقرة ووجه استفادته منها وفيه أربعة مطالب:

مصادر الإمام النَّحَّاس عِلْكَ هي تلك الأصول التي استمدَّ منها: الدَّلالة على وقوع النَّسخ في الآية، أو

(65) الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 485).

(66) وقد وجدت (5) آيات لم يرجِّح فيها الإمام النَّحَّاس عَلَقَهُ شَيئاً، ولكن ذكرها وأقوالَ العلماء فيها، وهذه الآيات جاءت في المواضع التالية في الناسخ والمنسوخ، للنحاس: (1/ 473، 510) و(2/ 27)؛ وهذه الآيات هي كذلك مما زاد عدَّة الآيات في سورة البقرة، ومن ثم كتاب الناسخ والمنسوخ للإمام النَّحَاس عَلَقَهُ.

أفاد منها لترجيح كون الآية محكمةً لا نسخَ فيها، وهذه المصادر هي مجمل الأصول عند المفسرين، وهي: القرآن، والحديث النبوي، والآثار عن الصحابة والتابعين، واللَّغة العربية (10).

وقد جاء هذا المبحث مشتملاً على الإشارة إلى بعض ما اعتمده الإمام النَّحَّاس عَلَيْكَ من هذه المصادر في ترجيح النَّسخ أو عدمه في سورة البقرة، بينها جاءت مطالبه لتبيِّن كيفية استفادته منها.

المطلب الأول: النصُّ القرآنيّ.

ويراد به: نسخ القرآن بالقرآن في وقد تناوله الإمام النَّكَاس عَلَيْهُ من خلال ما يلي:

# ■ السِّياق القرآنِيِّ (00):

المراد به: ما يسبق الآية موضوع الدِّراسة وما يلحقها من الآيات، أي: مجموع المعاني المتَّصلة من سابق الكلام و لاحِقه(٥٠٠).

<sup>(67)</sup> انظر: شرح مقدمة في أصول التفسير، للطيار (ص268).

<sup>(68)</sup> وهذا أوَّل أقسام النَّسخ وأعلاها وأقواها، وهو ثابتٌ بالإجماع. انظر: قلائد المرجان في بيان الناسخ والمنسوخ في القرآن، للكرمي (ص32).

<sup>(69)</sup> وفي موضعين آخرين نَجده تناول هذا النَّوع من خلال نسخ الآية بآيةٍ أخرى في غير سياقها. انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 535)، و(2/ 70).

<sup>(70)</sup> انظر: عقود المرجان في قواعد المنهج الأمثل في تفسير القرآن، لأبي الفتوح (ص117).

# ■ مثاله في آيات سورة البقرة:

# ■ وجه استفادته من هذا المصدر في ترجيح وقوع النسخ:

اختلفت الأقوال بين وقوع النَّسخ في هذه الآية وبقائها محكمةً - كما أشار إليه الإمام النَّحَّاس عَلَّسُهُ - (27) وهنا نَجده قد رجَّح وقوعه بكون الآية منسوخة، مستفيداً من حديث الصَّحابين - اللَّذين أشار إليها - المتعلِّق بالسِّياق القرآنيِّ (27).

(71) الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 494).

(72) وانظر ذكرَ الاختلاف كذلك في وقوع النسخ في هذه الآية ومناقشة الأقوال فيها، في: الناسخ والمنسوخ في القرآن الكريم، لابن العربي (2/ 20-24).

(73) نكتفي بإيراد واحد منها اختصاراً، وهو حديث سلمة بن الأكوع هي، قال: «لَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الآيَةُ: ﴿ وَعَلَى اَلَّذِينَ لَيْطِيقُونَهُ وِنْدَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ (البقرة: 184)؛ كَانَ مَنْ شَاءَ مِنَّا صَامَ وَمَنْ شَاءَ أَنْ يَفْتَدِي فَعَلَ، حَتَّى نَسَخَتْهَا الآيَةُ الَّتِي بَعْدَهَا». انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1494)، والحديث اخرجه: البخاري في صحيحه، كتاب تفسير القرآن، باب أخرجه: البخاري في صحيحه، كتاب تفسير القرآن، باب بيان وهمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ (البقرة: 185)، (6/ 25) بوقم (750)، ومسلم في صحيحه، كتاب الصيام، باب بيان وقم (750)، ومسلم في صحيحه، كتاب الصيام، باب بيان

وهذه مِيْرةٌ أخرى تنضاف إلى تلك الميزات التي رفعت قدر ومنزلة كتاب النَّاسخ والمنسوخ. المطلب الثاني: الحديث النَّبويّ.

تقدم تعريف الحديث المرفوع إلى النبِيِّ في المطلب الثاني، من المبحث السابق.

المراد بالحديث النّبويّ المستدلّ به في هذا

# الموضع:

ما استشهد به الإمام النَّحَّاس عَلَيْ وقوع النَّستخ في الآية، سواءٌ في ذلك الآيات النَّاسخة، والمنسوخة، والتي لم يصحَّ وقوع النَّسخ فيها (٢٠)، وليس المراد: نسخ القرآن بالسُّنَّة (٢٠).

## ■ مثاله في آيات سورة البقرة:

قوله تعالى: ﴿ وَقُومُواْ لِللَّهِ قَننِتِينَ ﴾ (البقرة:238)، قال الإمام النَّحَّاس عَنْ يقول: القنوت القيام، ومنهم من يقول: الطَّاعة، وقال قوم: ﴿ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَنتِينَ ﴾ ناسخٌ للكلام في الصَّلاة، وهذا أحسن ما قيل،

<sup>=</sup> نسخ قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ ، فِدْيَةٌ ﴾ (البقرة: 184)، (2/802) برقم (1145).

<sup>(74)</sup> تقدم تَعدادُ الآياتِ التي اعتمد الإمام النَّحَّاس عَلَى على الأحاديث النبوية في ترجيح وقوع النَّسخ فيها أو عدمه، وذلك في المطلب الثاني، من المبحث السابق.

<sup>(75)</sup> أي: القسم الثاني من أقسام النَّسخ، واختلفوا في جوازه، والرَّاجح: جوازه ووقوعه. انظر: مناهل العرفان في علوم القرآن، للزرقاني (2/ 237).

كما قُرِئَ... عن زيد بن أرقم، قال: «كُنَّا نَتَكَلَّمُ فِي الصَّلاةِ... حتَّى نَزَلَتْ: ﴿ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾؛ فنُهِينَا حِيْنَئِذٍ عن الكلام»(٥٠)؛ فصحَّ: أن الآيةَ ناسِخَةٌ للكلام في الصلاة»(٥٠).

# ■ وجه استفادته من هذا المصدر في ترجيح وقوع النسخ:

اختلف أهل التفسير في معنى القنوت في هذه الآية، كما أشار إليه الإمام النَّحَاس عَلَيْهُ (٥٠)، واستفادته من الحديث ظاهرةٌ؛ حيث اختار: أن تكون الآية ناسخةً لجواز الكلام في الصَّلاة الذي كان في أوَّل الأمر (٥٠).

وهذا كذلك مما يؤكِّد عنايةَ الإمام النَّحَاس عَلَيْكَ اللهُ النَّقل والرِّواية، مع اشتغاله بالنَّظر والدِّراية(٥٠٠).

- (76) أخرجه: البخاري في صحيحه، أبواب العمل في الصلاة، باب ما ينهى عنه من الكلام في الصلاة (2/ 62) برقم (1200)، ومسلم في صحيحه، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب تحريم الكلام في الصلاة (1/ 383) برقم (539).
  - (77) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 471-472).
- (78) انظر كذلك: الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي (3/ 214)، ولباب التأويل في معاني التنزيل، للخازن (1/ 174).
- (79) وهذا ما رجَّحه أيضاً الإمام أبو عبيد ابن سلاَّم ﷺ. انظر: الناسخ والمنسوخ، لأبي عبيد (ص24).
- (80) ومن ذلك الاشتغال: قوله في هذا الموضع بعد ترجيح القول القائل بالنَّسخ: "وهو موافقٌ للقول الأول: إن القنوت الطاعة، أي: وقوموا لله مطيعين فيها أمركم به من ترك الكلام في الصَّلاة». الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 472)؛ وانظر=

# المطلب الثالث: الآثار الواردة عن الصَّحابة.

المراد بِهذه الآثار: ما نُسِبَ إلى الصَّحابِيّ من قولٍ أو نقرير، سواءٌ كان السَّند متَّصلاً أو منقطعاً(١٥).

# ■ الاستدلال بالآثار الواردة عن الصحابة:

المراد به: الاستدلال بِها في إثبات النَّسخ أو عدمه، حيث لم يوجد النصُّ القرآنِيّ، ولا الحديث النَّبويّ(٤٥)، وقد جاء ذلك في ستة مواضع من سورة البقرة، لكن لا تَجده (٤٥) إلا مقروناً بقرينة تقويه (١٠٥).

# ■ مثاله في آيات سورة البقرة:

قوله تعالى: ﴿ وَيَسْئَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفُو ۗ ﴾ (البقرة: 219)، قال الإمام النَّحَّاس عَلَّكَ : «فيه ثلاثة أقوال: من العلماء من قال: إنَّها منسوخةٌ بالزَّكاة المفروضة، ومنهم من قال: هي الزَّكاة، ومنهم من قال: هو شيءٌ أُمِرَ به غيرُ الزَّكاة لم ينسخ؛ كما حدثنا... عن

=كذلك: جامع البيان عن تأويل آي القرآن، للطبري (5/ 236).

- (81) انظر: فتح المغيث، للسخاوي (1/ 137).
- (82) قال شيخ الإسلام على: "إذا لم نجد التفسير في القرآن ولا في السُّنَّة؛ رجعنا إلى أقوال الصحابة؛ فإنَّهم أدرى بذلك، لا سيا على ؤهم وكبراؤهم». انظر: مقدمة في أصول التفسير، لابن تيمية (ص40).
- (83) الضمير يعود إلى: الاستدلال، أي: لا يكون الاستدلال بالآثار الواردة عن الصحابة إلا بقرائن تقويه.
- (84) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 535، 631)، و(2/ 4، 84) 70، 93، 93، 11).

ابن عباس عنى قال في هذه الآية: «مَا فَضُلَ عَنِ العِيَالِ»؛ فهذا القول بَيِّنٌ، وأكثر التابعين على هذا التفسير (وه))(هه).

# • وجه استفادته من هذا المصدر في إثبات النَّسخ أو عدمه:

اختلف قول أهل التفسير في معنى «العفو» المأمور به في هذه الآية، هل هو محكمٌ أم منسوخٌ، على ما تقدمت الإشارة إليه (٥٠٠)، وهنا تأتي دراية الإمام النَّحَاس معتمدةً لترجّح كون الآية محكمةً غير منسوخة، معتمدةً أصلاً على المأثور عن ابن عباس عباس المُعَلِّلةً ذلك بأوجه التَّرجيح المختلفة (١٠٠).

- (85) قال ابن أبي حاتم على: "وروي عن عبد الله بن عمر، ومجاهد، وعطاء، والحسن، وعكرمة، ومحمد بن كعب، وقتادة، والقاسم، وسالم، وسعيد بن جبير، وعطاء الخراسانيّ، والرَّبيع بن أنس نحو ذلك". انظر: تفسير القرآن العظيم، لابن أبي حاتم (2/ 393).
  - (86) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/136-634).
- (87) انظر الخلاف بتوسع في: زاد المسير في علم التفسير، لابن الجوزي (1/ 185)، والبحر المحيط في التفسير، لأبي حيان (2/ 406)، والكفاية في التفسير بالمأثور والدراية، للحمد (4/ 430).
- (88) وممن رجح ذلك: الإمام الطبريّ علله، قال: «وذلك هو الفضل الذي تظاهرت به الأخبار عن رسول الله على بالإذن في الصّدقة، وصَدقته في وجوه البرّ». انظر: جامع البيان، للطرى (4/ 340).
- (89) أوجه الترجيح التي اعتمد عليها الإمام النَّحَّاس عَلَيْهُ في هذا الموضع: 1- ردَّ القول الأول القائل بأنَّ «العفو» منسوخٌ=

ويوضِّح لنا هذا كذلك: عناية الإمام النَّحَّاس عناية بآثار الصحابة عنايته بالمصادر التي سبقتها.

المطلب الرابع: الآثار الواردة عن التَّابعين.

المراد بِهذه الآثار: ما أُضيف إلى التَّابعيّ الآخِذِ عن الصَّحابة، وإلى تابع التَّابعيّ الذي جُلُّ روايته عن كبار التَّابعين، وإلى مَنْ دونَه (١٠٥٠).

# ■ الاستدلال بالآثار الواردة عن التابعين:

المراد بالاستدلال بهذه الآثار هو عين المراد السَّابق في الآثار الواردة عن الصَّحابة (١٠٠)، وقد جاء ذلك

=بالزكاة بأنه بعيدٌ، وعلل ذلك ب: أن ما في الآية جاء جواباً عن سؤالٍ سألوه، وجاء الأمر فيه بالإنفاق من العفو وهو الفضل والزيادة، والزكاة شيءٌ مقدَّر ومحدد؛ فلا يستقيم القول بأنَّ الفضل غير المحدد هو الزكاة المقدرة؛ 2 – أن القول الثاني القائل بأنَّ المراد بـ «العفو» الزكاة قولٌ له وجه، إلا أنه في حكم الشاذّ؛ فإنه لا يعرف إلا عن مجاهد شق ، وهو مخالف لما عليه أكثر التابعين؛ 3 – استدل للقول الثالث الذي رجَّحه بـ اللغة، والآثار عن التابعين، واستشهد لمعناه بالنظائر القرآنية، والسنة النبوية. انظر: الناسخ والمسوخ، للنحاس (1/186 – 635)؛ وانظر لذلك الترجيح أيضاً: التفسير الوسيط، للواحدي (1/425)، والجامع لأحكام القرآن، للقرطبي للواحدي (1/425)، وأنوار التنزيل وأسرار التأويان، للبيضاوي

- (90) انظر: نزهة النظر، للعسقلاني (ص114)، والإتقان في علـوم القرآن، للسيوطي (4/ 240).
- (91) قال شيخ الإسلام على: ﴿إِذَا لَمْ تَجِدُ التَّفْسِيرُ فِي القَرآنُ وَلا فِي السُّنَّةُ، وَلا وَجَدَتُهُ عَنْ الصَّحَابَةُ } فقد رجع كثير من الأئمة في=

الاستدلال في ستة مواضع كذلك من سورة البقرة، مقروناً بالنَّظر والاستدلال(د٠).

# ■ مثاله في آيات سورة البقرة:

قوله تعالى: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾ (البقرة: 83)، قال الإمام النَّحَّاس عَظْنَهُ: «عن قتادة: «نَسَخَتْها آيةُ السَّيف» (وقال عطاءُ: «قولوا للنَّاسِ كلِّهم حُسْنًا» (١٠٠٠) وقال سفيان: «مُرُوهُم بِالمعروف وانْهُوْهُم عن المنكر» (وقال سفيان: «مُرُوهُم بِالمعروف وانْهُوْهُم عن المنكر» وهذا أحسن ما قيل فيها؛ ... فصحَّ: أنَّ الآية غير منسوخة، وأنَّ معنى: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾: ادعوهم الى الله ﷺ وأنَّ معنى: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾: ادعوهم الى الله ﷺ وأنَّ معنى: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾: ادعوهم

# • وجه استفادته من هذا المصدر في إثبات النَّسخ أو عدمه:

اختلف أهل التفسير في الأمر الوارد في هذه

=ذلك إلى أقوال التَّابعين وتابعيهم ومَنْ بعدهم». انظر: مقدمة في أصول التفسير، لابن تيمية (ص44-45).

- (92) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 509، 512، 514)، و(2/ 102، 109، 118).
- (93) آية السَّيف هي قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا اَنسَلَخَ ٱلْأَشْبُرُ ٱخْرُمُ فَاقَتْلُواْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا
- (94) وروي هذا عن: عليِّ ﷺ أيضاً. انظر: الدر المنثور في التفسير بالمأثور، للسيوطي (1/ 210).
- (95) وروي هذا عن: ابن عباس الله كذلك. انظر: تفسير القرآن العظيم، لابن أبي حاتم (1/ 161).
  - 96) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 509-511).

الآية، هل هو محكمٌ أم منسوخ، على ما تقدَّم (١٥٠) وقد استفاد الإمام النَّحَّاس على من الأثر الذي أورده عن سفيان الثوري عَلَيْ (ت161هـ)؛ فرجَّح: أنَّ الآية محكمةٌ لا نسخَ فيها (١٥٠) وعلَّل لذلك بالنَّظر والاجتهاد (١٥٠).

وهذا خاتمة مطالب هذا المبحث، الذي ظهرت لنا فيه: براعة الإمام النّحَاس عَلَيْهُ وعنايت بالنصّ والرّواية، التي لم تتخلّف في حينٍ عن النّظر والدّراية.

\* \* \*

- (97) انظر الخلاف بأوسع مما تقدَّم في: زاد المسير في علم التفسير، لابن الجوزي (1/ 84)، والبحر المحيط في التفسير، لأبي حيان (1/ 949-462)، والكفاية في التفسير بالمائور والدراية، للحمد (2/ 441-442).
- (98) قال ابن عطية على الخبرُ عن بني إسرائيل وما أمروا به؛ فلا نسخ فيه». انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية (1/ 173).
- (99) وجه ذلك التعليل: أنَّ الأمر بالمعروف والنَّهي عن المنكر من الفرائض بدلالة الكتاب والسنة، وهو من الفرائض التي لم يعلم فيها النسخ بل لا يستقيم؛ فلم يصحَّ والأمر كذلك أن يقال: بأنَّ الآية منسوخة، بل هي محكمةٌ، ودلالتها على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، كما قال تعلى: ﴿ ٱدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحَرِوفَ والنهي عن المنكر، كما قال تعلى: ﴿ ٱدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحَرِوفَ والنهي عن المنكر، كما قال تعلى: ﴿ آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالنَّحَ مِنْ المنكر، كما قال تعلى: ﴿ آدْعُ اللَّهُ النَّاسِخُ وَ النَّمَ وَ النَّمَ عَنْ المنكر، كما قال تعلى: ﴿ آدَعُ النَّمَ النَّاسِخُ وَ النَّمَ وَ النَّمَ عَنْ النَّمَ النَّمَ اللَّهُ وَالنَّمُ وَالنَّمُ النَّاسِخُ وَ النَّمَ عَنْ النَّمُ النَّمَ اللَّهُ النَّمَ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّ

# المبحث الثالث ضوابط الإمام النحاس في ترجيح النَّسخ الواردة في سورة البقرة

وفيه سبعة مطالب:

استعرضنا فيما سبق: بيان مكانة كتاب النَّاسخ والمنسوخ، النَّابعة عن المنزلة العلمية للإمام النَّحَاس عَلَّكَ، وبينًا منهجَه فيه على وجه الإجمال والتَّفصيل، فمصادره التي اعتمد عليها في ترجيح النَّسخ في سورة البقرة.

وفيا يلي ينتقل الحديث إلى كشف الضَّوابط التي استند إليها الإمام النَّحَاس عِلْكَ في ترجيح النَّسخ أو عدمه في الآيات الواردة في هذه السورة، وذلك من خلال المطالب التالية.

# المطلب الأول: مصدر معرفة النَّسخ هو النصّ.

المراد به: أنَّ معرفة كون الآيةِ ناسخةً أو منسوخةً ليس سبيله الاجتهاد، وإنَّما مصدره التَّوقيف(١٠٥٠).

قال الإمام النَّحَّاس عَلَيْكَ: "إنَّا يؤخذ النَّاسخ والنَّوقيف»(١٠٠٠).

ووجه الاستدلال بِهذا الضَّابط: أنَّ الإمام

(101) الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/ 13).

النّحّاس على استطرد بذكر حكم نكاح إماء أهل الكتاب، المتعلّق بقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَنكِحُواْ ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَ ۚ ﴾ (البقرة: 221)((2012))، فذكر: أنَّ بعض فقهاء الحنفية احتجّ بعموم هذه الآية على جواز نكاح الأمة الكتابيّة، قال: لمَّا أجمع العلماء على أنَّ هذا العموم – أي: في الآية المنسوخة – يشملُ الحرائر والإماء؛ وجب أن تكون النَّاسخة لَمَا ((2012) كذلك شاملةً لَمَنّ؛ لتتَّحد دلالة النَّاسخ والمنسوخ؛ فردَّ عليه الإمام النَّحَّاس عَلَيْهُ بأنَّ اللَّية لم يُجمع على القول بأنَّها منسوخة ((((())))، ثم ذكر الضَّابط (((()))).

المطلب الثاني: النصُّ المُحتَمِل غيرُ مُعتَبرٍ في النَّسخ.

المراد به: أنَّ النَّسخ لا يثبت بنصِّ دلالته مُحْتَمِلةٌ للنَّسخ ولأمرٍ غيرِه، بل لا بدّ أن تكون دلالته على النَّسخ صريحةً غير مُؤَوَّلةٍ(١٥٠٠).

<sup>(102)</sup> وهذه الآية رجَّح الإمام النَّحَّاس ﷺ: أُنَّهَا منسوخة. انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/4).

<sup>(103)</sup> وهي قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَتُ ۖ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ حِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَكُمْ ۖ وَٱلْحَصَنَتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَتِ وَٱلْحَصَنَتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَتِ وَٱلْحَصَنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ (المائدة: 5).

<sup>(104)</sup> قلت: الذي يظهر أنه وقع سبق قلم للإمام النَّحَّاس ﷺ؛ فإنَّ هذا المحتجَّ إنَّما ذكر الإجماع في دلالة الآيـة عـلى العمـوم، لا في اعتبارها منسوخةً. انظر: المبسوط، للسرخسي (5/ 110).

<sup>(105)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/ 13).

<sup>(106)</sup> قال ابن قدامة على: «لا يجوز تركُ كتابِ الله وسنةِ رسولِه على الله وسنةِ رسولِه الله على الله وسنةِ رسولِه الله الله والنَّسخ لا يثبت بالاحتمال». انظر: المغنى،=

وقد أشار الإمام النَّحَّاس عَلَّكَ إلى هـذا الـضابط في موضعين من سورة البقرة:

1 - قال الإمام النّحّاس عَلْكَ في قوله تعالى: ﴿ وَبِلّهِ اللّهَ رِفُ وَاللّهِ الْلَهُ ﴿ (البقرة: 115): اللّهُ رِفُ وَاللّهُ غِرْبُ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجُهُ اللّهِ ﴿ (البقرة: 115): «الصّواب أن يقال: ليستِ الآيةُ ناسخةً ولا منسوخةً (١٥٠٠؛ لأنّ العلماء قد تنازعوا القول فيها وهي مُحتَّمِلةٌ لغير النّسخ، وما كان مُحتَّمِلاً لغير النَّسخ؛ لم يُقَلْ فيه: ناسخٌ ولا منسوخٌ إلا بحجةٍ يجب التّسليم لها» (١٥٥٠).

ووجه الاستدلال بِهذا الضَّابط: أنَّ هذه الآية اختلف أهل التفسير في توجيه معناها (۱۳۰۰)، وجُلُّ ما قيل فيها مُحتَّمِلُ (۱۱۰۰)، ولا يوجد دليلٌ يُرجِّح قولاً على آخر؛ فوجب من هذا: امتناع القول بالنَّسخ؛ لعدم ما يدلُّ عليه صراحةً (۱۱۱۰).

2 - قال الإمام النَّحَّاس عِلْكَ، في قوله تعالى: ﴿ وَلَا

(112) الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/9).

يؤخذ بمثل هذه التأويلات(١١٥).

(113) أسنده عنه الإمام النَّحَّاس ﷺ وصحَّحه (كما في الناسخ والمنسوخ، للنحاس 2/6)، وأصله: عند البخاري في صحيحه، كتاب الطلاق، باب قول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ﴾ (البقرة: 221)، (7/48) برقم (5285).

تَنكِحُواْ ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَّ ﴾ (البقرة: 221): «وليس

قال في آية البقرة هذه بأنَّها ناسخةٌ لآية المائدة، وهي قوله

وَ اللَّهُ ﴿ ٱلَّيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَتُ ۖ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ

حِلٌّ لَّكُرْ وَطَعَامُكُمْ حِلٌّ لَّمُمْ ۖ وَٱلْحُصَنَتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَتِ

وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِكَتَبَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ الآية (المائدة: 5)،

ومما احتجُّوا به: ما جاء عن ابن عمر ﷺ (ت73هـ) أنه

كان يُحرِّم نكاح الكتابيات (١١١٠) فردّ الإمام النَّحَّاس عَاللله م

ذلك الاستدلال، وأن ابن عمر ، إنَّما قال ذلك على

سبيل التورع(١١١٠)؛ فإنه لَّا بلغه التحليل والتحريم ولم يبلغه

النسخ توقُّف، وليس في كلامه التصريح بالنسخ، وإنها

أُوِّل كلامه وفسِّر على إرادته (١١١)، والقول بالنسخ لا

ووجه الاستدلال بِهذا الضَّابط: أنَّ بعض العلماء

يؤخذ النَّاسخ والمنسوخ بالتَّأويل ١١١٥٠.

(114) انظر: فتح الباري، لابن حجر (9/ 417).

(115) قال ابن حجر على تعليقاً على كلام ابن عمر الهذا (هدذا مصيرٌ منه إلى استمرار حكم عموم آية البقرة؛ فكأنه يرى: أن آية المائدة منسوخةٌ، وبه جزم إبراهيم الحربيّ». فتح الباري، لابن حجر (9/ 417).

(116) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/ 9).

=لابن قدامة (2/ 497).

(107) وهذا ما رجَّحه الإمام الطبريّ على كذلك، وأطال في الاستدلال له. انظر: جامع البيان، للطبري (2/ 533-535).

(108) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 468).

(109) انظر هذا الخلاف بتوسّع في: جامع البيان، للطبري (2/ 527-533).

(110) انظر: جامع البيان، للطبري (2/ 533-535).

(111) قال القاضي ابن العربي على بعد مناقشة الأقوال: «المتحصِّل ثلاثة أقوال: أحدها: أنَّها ناسخة، الثاني: أنَّها منسوخة، الثالث: أنَّها مُكمَّه وهو الصَّحيح، والله أعلم». انظر: الناسخ والمنسوخ، لابن العربي (2/ 48).

المطلب الثالث: النصُّ المتأخِّر ناسخ للمتقدِّم.

المرادب، أنَّ معرفة تريخ نرول الآيتين متعارضتي ظاهر المعنى، مما يساعُد في معرفة النَّسخ والوصول إليه (١١٠٠).

وقد أشار الإمام النَّحَّاس عَلْكَ إلى هذا الضابط في موضعين من سورة البقرة:

1 – قال الإمام النَّحَّاس عَلَىٰ في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَنكِحُواْ ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَ ﴾ (البقرة: 221): «يَمتنع: أن تكون هذه الآيةُ من سورة البقرة ناسخةً للآية التي في سورة المائدة؛ لأنَّ البقرة من أوَّل ما نزل بالمدينة، والمائدة من آخر ما نزل، وإنَّما الآخِر ينسَخُ الأوَّل»(١٠٠٠).

ووجه الاستدلال بِهذا الضَّابط: أنَّ الإمام النَّحَّاس عَلَيْ رجَّح: أن يكون قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَنكِحُوا النَّحَّاس عَلَيْ اللَّهُ رَجَّح: أن يكون قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَنكِحُوا الْمُشْرِكَتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَ ۚ ﴾ (البقرة: 221) منسوخاً بقوله: ﴿ ٱلْمَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَتُ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَنبَ حِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمُمْ أَلَوْ وَلَعَامُكُمْ مِن اللَّمُوْمِنتِ مِن اللَّمُومِنتُ مِن اللَّمُومِنتُ مِن اللَّمُومِنتِ مِن اللَّمُومِنتِ مِن اللَّمُومِنتِ مِن اللَّمُومِنتِ مِن اللَّمُومِنتُ مِن اللَّمُومِنتِ مِن اللَّمُومُ ﴾ (المائدة: 5)،

(117) قال الكرمي على الله النّاظر في النّاسخ والمنسوخ: معرفةُ التّاريخ؛ فينسخ المتقدِّم بالمتأخِّر؛ إذ هو المعتبر، ويجَب: أن نعلم ما نزل بمكة من السُّور والآيات، وما نزل بالمدينة؛ لأنه أصلٌ كبير في معرفة الناسخ والمنسوخ». انظر: قلائد المرجان في بيان الناسخ والمنسوخ في القرآن، للكرمي (ص37).

(118) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/8).

وذكر عن بعض العلماء: أنَّهم جعلوا آية البقرة هي النَّاسخة؛ فحرَّموا نكاح عمومِ المشركات (١٠١٠)؛ فكان من جملة الردِّ عليهم: ما ذكره في الضَّابط المذكور (١٥٠٠).

2- قال الإمام النَّحَّاس ﴿ اللَّهُ فِي قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُقَتِلُوهُمْ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ حَتَىٰ يُقَتِلُوكُمْ فِيهِ ﴾ (البقرة: 191): ﴿ وَأَكْثَرُ أَهُلُ النَّظُرِ عَلَى هَذَا القول: إِنَّ الآية منسوخة، وإن المشركين يُقاتَلُونَ فِي الحرم وغيره، قال وَخَيَلُ: ﴿ فَاقْتُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُمْ ﴾ (التوبة: 5)، وبراءةُ نزلت بعد سورةِ البقرة بسنين (١٤١١) (١٤٤٠).

ووجه الاستدلال بهذا النَّابط: أنَّ الإمام النَّحَّاس عَلَى ذكر اختلاف العلماء في هذه الآية ممن قال بأنها محكمة ومن قال بأنها منسوخة، ثم ذكر أنَّ أكثر

<sup>(119)</sup> قال ابن المنذر عَلَقَ في ردِّه لهذا القول: «ولا يصعُّ عن أحدٍ من الأوائل: أنه حرَّم ذلك». انظر: الإشراف على مذاهب العلاء، لابن المنذر (5/ 93).

<sup>(120)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/4-9)؛ قلت: وبِهذا التَّوجيه أخذ الإمام الشَّوكانِيِّ عَلَيْهُ. انظر: فتح القدير، للشوكاني (1/ 257).

<sup>(121)</sup> قال الإمام ابن الجوزي به (روى البخاري في «صحيحه» من حديث البراء قال: آخرُ سورةٍ نزلت براءة؛ وقد نُقل عن بعض العرب: أنه سمع قارئاً يقرأ هذه السورة؛ فقال الأعرابي: إني لأحسب هذه من آخر ما نزل من القرآن، قيل له: ومن أين علمت؟ فقال: إني لأسمع عهوداً تُنبُذُ، ووصايا تُنفَّذ». زاد المسير في علم التفسير، لابن الجوزي (2/ 230).

<sup>(122)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/521).

العلماء على القول بأنّها منسوخة، وأن من جملة ما يستدلون به: آية التوبة سابقة الذكر، وبيَّن وجه الاستدلال بها وهو: كون سورة التوبة نزلت بعد سورة البقرة (دور)؛ فيكون ما فيها ناسخاً لما نزل قبلها (۱۲۵).

المطلب الرابع: اعتبار تنافي المعنيين في النَّاسخ والمنسوخ (١٥٥٠).

المراد به: أنَّ اعتبار الآية بكونها منسوخةً لا يكون إلا بأنْ ينافِي معناها معنى الآية النَّاسخة (١٢٥) منافاةً حقيقةً لا ظنيَّة (٢٢٥).

وقد أشار الإمام النَّحَّاس عَلَّكَ إلى هذا الضابط في موضعين من سورة البقرة:

1 - قال الإمام النَّحَّاس عَلَيْشُهُ: «معنى النَّاسخ: أَنْ ينفى حكمَ المنسوخ»(١٥٤).

ووجه الاستدلال بِهذا الضَّابط: أنَّ الإمام

النَّحَّاس عَلَيْ ذكر اختلاف العلماء في الأمر الوارد في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَى قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَى أُجَلٍ مُسَمَّى فَا كَتُبُوهُ ۚ ﴾ (البقرة: 282) هل هو على الوجوب أم الندب؟ فذكر أنَّ ممن قال بأنه للوجوب: الإمام ابن جرير عَلَيْكَ (ت310هـ)، وردَّ قول القائلين بأن الوجوب منسوخ بقوله وَ الله الله عَلَيْ سَفَرٍ وَلَمْ تَجُدُواْ كَاتِبًا فَرِهَن مُقَبُوضَة ۗ ﴾ (البقرة: 283)؛ ووجه: ألا تنافي بين الحكمين حتى يقال بالنسخ؛ لانفكاك الجهتين، وإنّه يقع النسخ فيها سبيله التناقض (21).

2 - قال الإمام النَّحَّاس عَلَّكَهُ: «الحكم إذا كان منسوخاً، فإنَّما يُنسَخ بنفيه وبآخَرَ ناسخٍ له، نافٍ له من كلِّ جهاته»(١٤٥٠).

ووجه الاستدلال بِهذا الضَّابط: أنَّ الإمام النَّحَّاس عَلَيْ وَإِن تُبَدُواْ مَا النَّحَّاس عَلَيْ (وَإِن تُبَدُواْ مَا فَي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ ٱللَّهُ ﴿ (البقرة: 284) مُحكماً غير منسوخ (۱۶۱)، وهذا الضَّابط من جملة ما استدلَّ

<sup>(123)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 519-521).

<sup>(124)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ، لابن العربي (2/ 243).

<sup>(125)</sup> وقد أخذ بِهذا الضَّابط بعض الباحثين المعاصرين؛ فجعله من شروط النَّسخ؛ وكذلك: فإنَّ عدم تحقيق هذا الضَّابط مما انتُقِدَ على جملة المكثرين من آيات النَّسخ دون تحقيق. انظر: مناهل العرفان في علوم القرآن، للزرقاني (2/ 255)، والمقدمات الأساسية في علوم القرآن، للجديع (ص243).

<sup>(126)</sup> أي: ناسخةً عند مَنْ يرى ذلك.

<sup>(127)</sup> وهذا معنى قول بعض العلماء: "وقد يُحكَم بالنَّسخ عند وجود التَّعارض المقطوع به". انظر: الإتقان في علوم القرآن (3/81)؛ وانظر كذلك: الناسخ والمنسوخ، لابن العربي (2/372).

<sup>(128)</sup> الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/ 113).

<sup>(129)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/ 109-113).

قال الإمام ابن جرير على : "ولا وجه لاعتلال من اعتلَّ بأن الأمر بذلك منسوخٌ ؛ لأن ذلك إنها أذن الله - تعالى ذكره - به حيث لا سبيل إلى الكتاب أو إلى الكاتب، وإنها يكون الناسخ ما لم يجز اجتماع حكمه وحكم المنسوخ في حال واحدة، فأمًا ما كان أحدهما غير نافٍ حكم الآخر ؛ فليس من النَّاسخ والمنسوخ في شيء». انظر: جامع البيان، للطبري (6/ 53-54).

<sup>(130)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/ 120).

<sup>(131)</sup> وممن رجَّح هذا أيضاً: شيخ الإسلام ابن تيمية عِلْكَ.=

به، قال: لو كان قوله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ ﴾ (البقرة: 286) ناسخاً؛ لنسخ تكليفَ ما لا طاقة به، وهذا منفيٌّ عن الله وَ الله وَ الله الله عَبَّد به (١٤٤).

المطلب الخامس: إذا أمكن الجمع فلا يُصار إلى النَّسخ.

المراد به: هو المراد في الضَّابط السَّابق، من تنافي معني النَّاسخ والمنسوخ تنافياً حقيقياً لا ظنياً، ولكن هذا الضَّابط كالشَّارح لذاك؛ فمها أمكن الجمع؛ لم يصحّ إطلاق التنافي في النصّ (ددا).

وقد أشار الإمام النَّحَّاس عِلْكَ الى هذا الضابط في موضعين من سورة البقرة:

1 - قال الإمام النَّحَّاس عَلَّكُهُ فِي قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعْرُوفِ مَّ حَقًّا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ (البقرة:180): «الواجب أن لا يقال: إنَّها منسوخةً؛ لأنَّ حكمَهَا ليس بنافٍ حكمَ ما فرضه الله وَ الله وَ الفرائض الفرائض الفرائض الفرائض.

ووجه الاستدلال بِهذا الضَّابط: أنَّ الإمام النَّحَّاس وَجه الاستدلال بِهذا الضَّابط: أنْ ذكر الأقوال المختلفة في هذه الآية، من

القائلين بالنَّسخ والمانعين له(دده)؛ رجَّح أن تكون محكمةً

﴿ وَلَا يَحِلُ لَكُمْ أَن تَأْخُذُوا مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ شَيًّا إِلَّا أَن تَخَافَا

أَلَّا يُقِيمًا حُدُودَ آللَّهِ ﴾ (البقرة: 229): «وليس إحدى

الآيتين رافعةً للأخرى فيقع النَّسخ؛ لأن قوله عَجَّك: ﴿ فَإِنّ

خِفْتُمْ أَلَّا يُقِيمَا حُدُودَ ٱللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا ٱفْتَدَتْ بِهِـ ﴾

(البقرة: 229) ليس بمزال بتلك؛ لأنها إذا خافا هذا لم

يدخل الزوج في: ﴿ وَإِنْ أَرُدتُهُ ٱسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ

ووجه الاستدلال بهذا الضَّابط: أنَّ بكر المُزنِيَّ

زَوْجٍ ﴾ (النساء: 20)؛ لأنَّ هذا للرجال خاصّة (١٥٥١) (١٥٥٠).

2- وقال الإمام النَّحَّاس عِلْكَ في قوله تعالى:

غير منسوخة(١٤٥٠)، ثُمَّ علَّل ذلك بالضَّابط المذكور(١٥٥٠).

<sup>(135)</sup> انظر: الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي (2/262-263).

<sup>(136)</sup> وهذا ما رجَّحه كذلك الشيخ السعديّ ﷺ. انظر: تيسير الكريم الرحمن، السعدي (ص85).

<sup>(137)</sup> ووضَّح هذا التَّعليل الشيخ ابن عثيمين ﷺ؛ حيث قال: «القول الرَّاجح: أنه ليس بمنسوخ؛ لإمكان التَّخصيص؛ فيقال: إن قوله تعالى: ﴿ لِلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ (البقرة: 180) تحصوصٌ بها إذا كانوا وارثين فلا وصية لهم؛ اكتفاءً بها فرضه الله لهم من المواريث؛ وتبقى الآيةُ على عمومها فيمن سِوَى الوارث». انظر: تفسير العثيمين: الفاتحة والبقرة (2/ 306).

<sup>(138)</sup> وقد جلَّى الإمام ابنُ الجوزيّ على وجه الجمع هذا بقوله:

«قوله: ﴿ فَلَا تَأْخُدُواْ مِنْهُ شَيْكاً ﴾ (النساء: 20) إذا كان النُّشوز
من قِبَله وأراد استبدال غيرها، وقوله: ﴿ فِيمَا اَفْتَدَتْ بِهِ \* ﴾
(البقرة: 229) إذا كان النُّشوز من قِبَلها؛ فلا وجه للنَّسخ».
انظر: نواسخ القرآن، لابن الجوزي (ص81).

<sup>(139)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/51).

<sup>=</sup>انظر: مجموع الفتاوى، لابن تيمية (10/262).

<sup>(132)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/ 120).

<sup>(133)</sup> قال الإمام الحازمي على المسلم المحازمي المسلم المسلم على وجهٍ يكون أعمَّ للفائدة؛ كان أولَى؛ صوناً لكلامه عن النَّقص». انظر: الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار، للحازمي (ص7).

<sup>(134)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/485).

أحمد بن عبد الله بن أحمد الحصيني: ضوابط ترجيح النسخ عند الإمام النحاس في كتابه الناسخ والمنسوخ...

رت 106هـ) سئل عن الرجل تريد زوجته أن تخالعه؛ فأجاب بأنه لا يَحلُّ له أن يأخذ منها شيئاً، وجعل آية البقرة منسوخةً بآية النساء(١٩٥٠؛ فردَّ الإمام النَّحَّاس رَجُواللَّهُ قُولُه هذا بأنه شاذٌّ مخالف للإجماع(١٩١١)؛ ثم عطف ذلك بإيراد الضَّابط المذكور.

المطلب السادس: ما تواتر من القرآن لا يُنسَخ بها شذَّ منه. المراد به: أنَّ ما ثبت من القرآن بـالتَّواتر، لا يجـوز نسخه بالقراءة الشَّاذَّة (142).

قال الإمام النَّحَاس عَلَالله: «ولا يجوز لأحدٍ: أَنْ يعترض بالشُّذوذ على ما نقله جماعة المسلمين في قراءتهم (فه)

وفي مصاحفهم »(١٤٩). ووجه الاستدلال بهذا الضَّابط: أنَّ الإمام النَّحَّاس عِلْكَهُ رجَّح أن يكون قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ

المطلب السابع: الأخبار لا يدخلها النَّسخ.

الضَّابط المذكور (١٩٤٥).

المراد به: أنَّ الأخبار المُحْضة (١٩٥) لا يصحُّ تعلُّقها

يُطِيقُونَهُ ، فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ (البقرة: 184) الآية من

المنسوخ، ثم ذكر اعتراض بعض العلماء(١٩٥٠ بقراءة:

«يُطَوَّ قُونَهُ»(١٤٥) وقراءة: «يَطَّوَّقُونَهُ»(١٩٥) على أنَّ الآية مُحكمةٌ

غير منسوخة؛ فردَّ عليهم الإمام النَّحَّاس عَالَقَه بهذا

<sup>(144)</sup> الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 497).

<sup>(145)</sup> لم يذكر الإمام النَّحَّاس عِلْكَ أعيانَهم، وكذلك وجدت الـشَّأن عند غيره. انظر: الناسخ والمنسوخ، لابن العربي (2/ 22)، والبحر المحيط في التفسير، لأبي حيان (2/ 188).

<sup>(146)</sup> قرأ بها: ابن عباس على وهي قراءةٌ شاذّة. انظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات، لابن جني (1/ 118).

<sup>(147)</sup> قرأت بها: عائشة على وجماعةٌ، قال الإمام القرطبيُّ عِلْكَ: «وهي صوابٌ في اللُّغة، وليست من القرآن، خلافاً لمن أثبتها قرآناً، وإنَّما هي قراءةٌ على التَّفسير». انظر: الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي (2/ 287).

<sup>(148)</sup> قلت: وهذا ما رجَّحه الإمام ابن العربيّ ﷺ، قال: «وأما مَنْ قال: "يُطَوَّقُونَهُ" بضم الياء وبفتحها، وكذلك ما ينسب إلى ابن عباس على فلا يُعوَّل عليه؛ لأنه شاذٌ لا يُوجِبُ علمًا ولا عملاً؛ لاتفاق الأمَّة على رفضه في ذلك». انظر: الناسخ والمنسوخ، لابن العربي (2/22).

<sup>(149)</sup> أي: الأخبار التي لا تَحمل معنى الأمر، كقوله تعالى:=

<sup>(140)</sup> أسند هذا القول عن بكر المزنيّ: الإمام ابنُ الجوزيّ - رحمهم الله -. انظر: نواسخ القرآن، لابن الجوزي (ص81).

<sup>(141)</sup> وردَّ هذا القول كذلك: الإمام الجصَّاص عَالَ القول الهول الهول العام الجصَّاص عَالَ الله العام ا قولٌ شاذً، يردُّه ظاهر الكتاب، والسنة، واتفاق السَّلف». انظر: أحكام القرآن، للجصاص (2/ 90).

<sup>(142)</sup> وهذا يدخل في: معنى ما ذكر في شروط النَّسخ، من قـولهم: أن يكون النَّاسخ أقوى من المنسوخ أو مثلَه، ولا يكون أضعفَ منه. انظر: العدة في أصول الفقه، لابن الفراء (3/ 769)، ونواسخ القرآن، لابن الجوزي (ص21).

<sup>(143)</sup> يشير الإمام النَّحَّاس عَمْلُكَ، بهـذا إلى معنى المتواتر والـشاذّ مـن القراءات؛ قال الإمام ابن الجزريّ ﷺ: «كلُّ قراءةٍ وافقت العربية - ولو بوجه -، ووافقت أحدَ المصاحف العثمانية - ولو احتمالاً -، وصحَّ سندها؛ فهي القراءة الصَّحيحة التي لا يجوز ردُّها، ومتى اختلُّ ركنٌ من هذه الأركان الثلاثة؛ أطلق عليها: ضعيفة، أو شاذَّة، أو باطلة، سواءٌ كانت عن السَّبعة أو عمَّن هو أكبر منهم». انظر: النشر في القراءات العشر، لابن الجزري (1/9).

بباب النَّسخ؛ لأنَّ نسخَ الأخبار مَنْقَصةٌ، وحُوشِيَ القرآنُ من ذلك (١٥٥٠).

وقد أشار الإمام النَّحَّاس عَلَّكَ إلى هذا الضابط في موضعين من سورة البقرة:

1 - قال الإمام النَّحَّاس عَلَيْكَ: "وهذا مِمَّا لا يجوز فيه ناسخٌ ولا منسوخٌ؛ لأنه خبرٌ ووعيـدٌ (۱۵۱۱)، ونَهْ يٌ عـن الظُّلم والتَّعدى؛ فمحالٌ نَسْخُهُ (۱۵۵۱).

ووجه الاستدلال بِهذا الضَّابط: أَنَّ بعض العلماء ذهب إلى أَنَّ قوله تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْيَتَنَمَىٰ ۖ قُلَ إِصْلَاحٌ هُمْ خَيَرٌ ۗ وَإِن تَحُالِطُوهُمْ فَإِخْوَنُكُمْ ۚ ﴾ (البقرة: 220) ناسخٌ لقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ ٱلْيَتَنَمَىٰ ظُلْمًا ﴾ (النساء: 10) الآية؛ فكان هذا الضَّابط من جملة ما ردَّ به عليهم الإمام النَّحَاس عَلَيْكَ في عدم اعتبار النَّسخ في هذه الآية (وودا).

= ﴿ لَا يَمَسُّهُ اللَّهُ الْمُطَهِّرُونَ ﴾ (الواقعة:79)، فمثل هذا لاحقٌ بِخطاب التَّكليف في جواز النَّسخ عليه. انظر: نواسخ القرآن، لابن الجوزي (ص19).

(150) انظر تفصيل القول في هـذا الـضَّابط في: الواضح في أصـول الفقه، لابن عقيل (4/ 243-246).

(151) الوعيد هنا ليس مستقلاً، بل هو تابع للخبر. انظر: الواضح في أصول الفقه، لابن عقيل (4/ 246).

(152) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/ 636).

(153) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (1/636).

وهذا التَّوجيه من جملة ما اعتمده الإمام ابنُ الجوزيِّ عَلَّكَ في ردِّه على القائلين بالنَّسخ في هذه الآية، قال: «قد توهَم قومٌ لَم يُرْزَقوا فهمَ التَّفسير وفِقهَهُ: أن هذه الآية منسوخة، وأثبتوا=

2- قال الإمام النَّحَّاس عَلَّكَ: «الأخبارُ لا يكون فيها ناسخٌ ولا منسوخٌ، ومَنْ زعم: أنَّ في الأخبار ناسخاً ومنسوخاً؛ فقد أَخْدَ أو جَهل (١٥٤٠).

ووجه الاستدلال بِهذا الضَّابط: أنَّ الإمام النَّحَّاس عَلَى ذكر ما قيل في قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبُدُواْ مَا فِيَ النَّهُ أَن وُالِهِ تَعْلَى: ﴿ وَإِن تُبُدُواْ مَا فِيَ انْفُسِكُم بِهِ اللَّهُ أَ ﴾ (البقرة: 284) بأنه منسوخ بقوله عَلَى ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ ﴾ (البقرة: 286) فلم يرتضه، ورجَّح كونه مُحكماً غير منسوخ، وهذا الضَّابط من جملة ما استدلَّ به (1531).

#### \* \* \*

#### الخاتمة

بعد النَّظرة المتأمِّلة لكتاب النَّاسخ والمنسوخ، والقراءة الفاحصة لما أودعه فيه الإمام النِّحرير (١٥٥٠)؛ فهاك

=ذلك في كتب الناسخ والمنسوخ، وهذا ليس على سبيل النَّسخ؛ لأنه لا خلافَ أنَّ أكلَ أموالِ اليتامي ظلمًا حرامٌ». انظر: نواسخ القرآن، لابن الجوزي (ص109).

(154) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/ 120).

(155) انظر: الناسخ والمنسوخ، للنحاس (2/ 118-120).

وقد قيل بأنَّ هذه الآية ليست من الأخبار المحضة، قال الإمام السيوطي عَلَّفُ: "والصحيح التأويل الأول - القائل بالنسخ - لوروده في الصحيح، وقد ورد أيضاً عن ابن عباس وغيره؛ فإن قيل: الآية خبر، والأخبار لا يدخلها النسخ؟ فالجواب: أنَّ لفظ الآية خبرٌ ومعناها حكمٌ». معترك الأقران في إعجاز القرآن، للسيوطي (2/ 126).

(156) النِّحرير - بكسر الموحدة -: الحاذق الماهر، العاقل المُجرِّب،=

أحمد بن عبد الله بن أحمد الحصيني: ضوابط ترجيح النسخ عند الإمام النحاس في كتابه الناسخ والمنسوخ...

أبرز النتائج الظاهرة، والتوصيات المقترحة:

1 - بروز مكانة الإمام النَّحَّاس عَلَّ العلمية، المتألِّقة في عنايته بالنَّقل والرِّواية وما يكتنفها من النَّظر والدِّراية، مما أثرى كتاب النَّاسخ والمنسوخ ليحتلَّ المكانة العلمة المتمزة.

2 - ظهور الفنون الأخرى التي تميَّز فيها الإمام النَّحَّاس عَلَّش، ويتمثَّل ذلك في: ترجيحاته اللُّغوية، وتعليلاته الحديثية، واختياراته الفقهية.

3 - مفهوم النَّسخ الاصطلاحيّ عند الإمام النَّحَّاس عَلَيْه الاعتلام من النَّحَّاس عَلَيْه الاعتلام من حيث النَّظر والاختيار لآيات حيث النَّظر والمنسوخ؛ فقد وقعت له اختيارات على غير الاصطلاح المشهور.

4- لم يصح اعتبارُ الإمام النَّحَّاس عَلَيْكَ ممن أكثر
 من ذكر آيات النَّاسخ والمنسوخ دونَ درايةٍ وتمحيص.

5 - الإمام النَّحَّاس بَهْكَ مجتهدٌ صاحب اختيار فيها يذكره من آيات النَّاسخ والمنسوخ، وقد عُنِيَ بذكر الأقوال المختلفة وأدلة قائليها، فمناقشتها، ثم الترجيح بينها واختيار ما أدَّاه إليه اجتهاده، والتَّعليل لذلك الاختيار.

6- المصادر التي اعتمد عليها الإمام النَّحَّاس

وهي: النَّسخ في سورة البقرة أربعة، وهي: 1 - النصُّ القرآنِيّ، 2 - الحديث النبويّ، 3 - الآثار الواردة عن التَّابعين.

7- ضوابط ترجيح النَّسخ الواردة في سورة البقرة سبعة، وهي: 1- مصدر معرفة النَّسخ هو النصّ، 2- النصُّ المُحْتَمِل غيرُ مُعتبَرٍ في النَّسخ، 3- النصُّ المُحْتَمِ للمتقدِّم، 4- اعتبار تنافي المعنيين في النَّسخ والمنسوخ، 5- إذا أمكن الجمع فيلا يُصار إلى النَّسخ، 6- ما تواتر من القرآن لا يُنسَخ بها شذَّ منه، 7- الأخبار لا يدخلها النَّسخ.

# ويمكن اقتصار التوصيات فيها يلي:

- أن الحاجة لا تزال قائمةً في إبراز المكنون من كتاب النَّاسخ والمنسوخ في علوم شتَّى وفنونٍ مختلفة لم تتطرَّق إليها دراسات الباحثين العلمية.

- أَن يُخصَّ مفهوم النَّسخ عند الإمام النَّحَاس مفهوم النَّسخ عند الإمام النَّحَاس منهجه بدراسة علمية مستقلَّة تعين على استخلاص منهجه في ذلك، وقُلْ مثلَه في: ترجيحاته، وعلوم القرآن التي بثَها في كتابه، وأخرى صِنْوَةٌ (دور) لذلك.

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات. وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

\* \* \*

<sup>(157)</sup> الصِّنْوُ: الأَخُ الـشَّقيقُ، والعَـمُّ، والابْـنُ، والأنشَى: صِـنوةٌ. انظر: المحكم والمحيط الأعظم، لابن سيده (8/ 377).

<sup>=</sup>المتقن، الفطن، البصير بكل شيء؛ لأنه ينحر العلم نحراً. انظر: القاموس المحيط، للفروز آبادي (ص480).

# قائمة المصادر والمراجع

القرآن الكريم.

- الإتقان في علوم القرآن. السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. د.ط، مصر: الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1394هـ 1974م.
- أحكام القرآن. الجصاص، أبو بكر أحمد بن علي، تحقيق: محمد الصادق القمحاوي. د.ط، بيروت: دار إحياء التراث العربي، 1405هـ.
- الإحكام في أصول الأحكام. الآمدي، أبو الحسن علي بن أبي علي، تحقيق: عبد الرزاق عفيفي. د.ط، بيروت، دمشق: المكتب الإسلامي، د.ت.
- الإشراف على مذاهب العلاء. ابن المنذر، أبو بكر محمد بن إبراهيم، تحقيق: صغير أحمد الأنصاري. ط1، رأس الخيمة: مكتبة مكة الثقافية، 1425هـ 2004م.
- الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار. الحازمي، محمد بن موسى، ط2، حيدر آباد: دائرة المعارف العثمانية، 1359هـ.
- الأعلام. الزركلي، خير الدين بن محمود، ط15، بيروت: دار العلم للملايين، 2002م.
- إنباه الرواة على أنباه النحاة. القفطي، أبو الحسن علي بن يوسف، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. ط1، القاهرة: دار الفكر العربي بيروت: مؤسسة الكتب الثقافية، 1406هـ 1982م.
- أنوار التنزيل وأسرار التأويل. البيضاوي، أبو سعيد عبد الله بن عمر، تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي. ط1، بيروت: دار إحياء التراث العربي، 1418هـ.
- البحر المحيط في التفسير. أبو حيان، محمد بن يوسف، تحقيق: صدقي محمد جميل. د.ط، بيروت: دار الفكر، 1420هـ.

- البرهان في علوم القرآن. الزركشي، محمد بن عبد الله، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. ط1، مصر: دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركائه، 1376هـ 1957م.
- تاريخ ابن يونس المصري. ابن يونس المصري، عبد الرحمن بن أحمد، ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1421هـ.
- تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام. النذهبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد، تحقيق: د. بشار عواد. ط1، بيروت: دار الغرب الإسلامي، 2003م.
- تاريخ العلماء النحويين من البصريين والكوفيين وغيرهم.

  التنوخي، أبو المحاسن المفضل بن محمد، تحقيق:
  عبدالفتاح محمد الحلو. ط2، القاهرة: هجر للطباعة
  والنشر والتوزيع والإعلان، 1412هـ 1992م.
- التاريخ الكبير. البخاري، محمد بن إسهاعيل، تحت مراقبة: محمد بن المعيد خان. د.ط، حيدر آباد: دائرة المعارف العثمانية، د.ت.
- تاريخ بغداد. الخطيب البغدادي، أحمد بن علي، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا. ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1417هـ.
- تحرير علوم الحديث. الجديع، عبد الله بن يوسف، ط1، بيروت: مؤسسة الريان للطباعة والنشر والتوزيع، 1424هـ-- 2003م.
- تفسير العثيمين: الفاتحة والبقرة. العثيمين، محمد بن صالح، ط1، الرياض: دار ابن الجوزي، 1423هـ.
- تفسير القرآن العظيم. ابن أبي حاتم، عبد الرحمن بن محمد، تحقيق: أسعد محمد الطيب. ط3، الرياض: مكتبة نزار مصطفى الباز، 1419هـ.
- التفسير الوسيط. الواحدي، أبو الحسن علي بن أحمد، تحقيق: عادل

أحمد بن عبد الله بن أحمد الحصيني: ضوابط ترجيح النسخ عند الإمام النحاس في كتابه الناسخ والمنسوخ...

- عبد الموجود وآخرون، ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1415هـ- 1994م.
- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان. السعدي، عبد الرحمن بن ناصر، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق. ط1، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1420هـ – 2000م.
- جامع البيان عن تأويل آي القرآن. الطبري، محمد بن جرير، تحقيق:

  أحمد محمد شاكر. ط1، بيروت: مؤسسة الرسالة،
  1420هـ 2000 م.
- الجامع لأحكام القرآن الكريم. القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد، تحقيق: أحمد البردوني، وإبراهيم أطفيش. ط2، القاهرة: دار الكتب المصرية، 1384هـ 1964م.
- حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة. السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. ط1، مصر: دار إحياء الكتب العربية، 1387هـ – 1967م.
- الدر المنثور في التفسير بالمأثور. السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، د.ط، بروت: دار الفكر، د.ت.
- زاد المسير في علم التفسير. ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي، تحقيق: عبد الرزاق المهدي. ط1، بيروت: دار الكتاب العربي، 1422هـ.
- سنن أبي داود. أبو داود، سليهان بن الأشعث، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد. د.ط، بيروت: المكتبة العصرية، د.ت. السنن الكبرى. النسائي، أحمد بن شعيب، تحقيق: حسن عبد المنعم
- شلبي. ط1، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1421هـ 2001م.

- سير أعلام النبلاء. الذهبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد، تحقيق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط. ط3، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1405هـ 1985م.
- شرح مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية. الطيار، مساعد بن سليمان، ط2، الرياض: دار ابن الجوزي، 1428هـ.
- الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية. الجوهري، أبو نصر إساعيل بن حماد، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار. ط4، بيروت: دار العلم للملايين، 1407هـ 1987م.
- صحيح البخاري. البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر. ط1، دار طوق النجاة، 1422هـ.
- صحيح مسلم. القشيري، مسلم بن الحجاج، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي. د.ط، بيروت: دار إحياء التراث العربي، د.ت.
- العدة في أصول الفقه. ابن الفراء، القاضي أبو يعلى محمد بن الحسين، تحقيق: د. أحمد بن علي بن سير المباركي. ط2، د.م: د.ن، 1410هـ 1990م.
- عقود المرجان في قواعد المنهج الأمثل في تفسير القرآن من خلال أضواء البيان. أبو الفتوح، أحمد سلامة، ط1، الرياض: دار الكيان، 1426هـ.
- فتح الباري شرح صحيح البخاري. العسقلاني، أبو الفضل أحمد بن علي بن حجر، تصحيح: محب الدين الخطيب، د.ط، بيروت: دار المعرفة، 1379هـ.
- فتح القدير. الشوكاني، محمد بن علي، ط1، دمشق: دار ابن كشير، بيروت: دار الكلم الطيب، 1414هـ.
- فتح المغيث بشرح ألفية الحديث للعراقي. السخاوي، أبو الخير مصر: عمد بن عبد الرحمن، تحقيق: على حسين على. ط1، مصر:

مكتبة السنة، 1424هـ - 2003م.

- القاموس المحيط. الفيروز آبادي، أبو طاهر محمد بن يعقوب، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة بإشراف: محمد نعيم العرقسُوسي. ط8، بيروت: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، 1426هـ 2005م.
- قلائد المرجان في بيان الناسخ والمنسوخ في القرآن. الكرمي، مرعي بن يوسف، تحقيق: سامي عطا حسن. د.ط، الكويت: دار القرآن الكريم، د.ت.
- الكفاية في التفسير بالمأثور والدراية. الحمد، عبد الله خضر، ط1، بيروت: دار القلم، 1438هـ 2017م.
- لب اللباب في تحرير الأنساب. السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، د.ط، بيروت: دار صادر، د.ت.
- لباب التأويل في معاني التنزيل. الخازن، أبو الحسن علي بن محمد، تصحيح: محمد علي شاهين. ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1415هـ.
- اللباب في تهذيب الأنساب. الجزري، أبو الحسن علي بن أبي الكرم، د.ط، بيروت: دار صادر، د.ت.
- المبسوط. السرخسي، محمد بن أحمد بـن أبي سـهل، د.ط، بـيروت: دار المعرفة، 1414هـ- 1993م.
- مجموع الفتاوى. ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، تحقيق: عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، د.ط، المدينة النبوية: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، 1416هـ 1995م.
- المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات. ابن جني، أبو الفتح عثمان بن جني، د.ط، مصر: وزارة الأوقاف المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، 1420هـ 1999م.
- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزير. ابن عطية، أبو محمد، عبدالحق بن غالب، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد،

- ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1422هـ.
- المحكم والمحيط الأعظم. ابن سيده، أبو الحسن علي بن إسماعيل، تحقيق: عبد الحميد هنداوي. ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1421هـ 2000م.
- المستدرك على الصحيحين. الحاكم، أبو عبد الله محمد بن عبد الله، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا. ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1411هـ 1990م.
- معترك الأقران في إعجاز القرآن. السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1408هــ-1988م.
- معجم الأدباء. الحموي، أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله، تحقيق:
  إحسان عباس. ط1، بيروت: دار الغرب الإسلامي،
  1414هـ 1993م.
- المغني. ابن قدامة، أبو محمد عبد الله بن أحمد، د.ط، مصر: مكتبة القاهرة، 1388هـ - 1968م.
- المقدمات الأساسية في علوم القرآن. الجديع، عبد الله بن يوسف، ط1، بريطانيا: مركز البحوث الإسلامية ليدز، 1422هـ 2001م.
- مقدمة في أصول التفسير. ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، د.ط، بيروت: دار مكتبة الحياة، 1490هـ - 1980م.
- مناهل العرفان في علوم القرآن. الزُّرْقاني، محمد عبد العظيم، ط3، مصر: مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، د.ت.
- الناسخ والمنسوخ الناسخ والمنسوخ في القرآن العزيز وما فيه من الفرائض والسنن. الهروي، أبو عُبيد القاسم بن سلام، تحقيق: محمد بن صالح المديفر. ط2، الرياض: مكتبة الرشد، 1418هـ- 1997م.
- الناسخ والمنسوخ في القرآن الكريم. ابن العربي، أبو بكر محمد بن

أحمد بن عبد الله بن أحمد الحصيني: ضوابط ترجيح النسخ عند الإمام النحاس في كتابه الناسخ والمنسوخ...

عبد الله، تحقيق: عبد الكبير العلوي المدغري. ط1، القاهرة: مكتبة الثقافة الدينية، 1413هـ - 1992م.

الناسخ والمنسوخ. ابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد، تحقيق: عبدالغفار سليهان البنداري. ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1406هـ – 1986م.

الناسخ والمنسوخ. النحاس، أبو جعفر أحمد بن محمد، تحقيق: د. سليمان اللاحم. ط1، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1412هـ - 1991م.

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر. العسقلاني، أبو الفضل أحمد بن علي، تحقيق: نـور الـدين عتر. ط3، دمشق: مطبعة الصباح، 1421هـ – 2000م. النشر في القراءات العشر. ابن الجزري، أبو الخير محمد بـن محمد، تحقيق: علي محمد النضباع. د.ط، بـيروت: دار الكتاب العلمية، د.ت.

نواسخ القرآن. ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي، تحقيق: أبي عبد الله العاملي السلفي. ط1، بيروت: شركه أبناء شريف الأنصاري، 1422هـ - 2001م.

الواضح في أصول الفقه. ابن عقيل، علي بن عقيل، تحقيق: د. عبدالله التركي. ط1، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1420هـ - 1999م.

\* \* \*

# النَّاسِخُ والمَنْسوخُ عند بَكْرِ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

عادل بن عبدالعزيز بن علي الجليفي " جامعة اللك سعود جامعة اللك سعود (قدم للنشر في 15/ 02/ 1444هـ؛ وقبل للنشر في 06/ 03/ 1444هـ)

المستخلص: تناول الباحثُ منهجَ بكر القشيري في علم الناسخ والمنسوخ، ودراسةً علميةً مقارَنةً لأهم اختياراته فيه: من أول الفاتحة إلى آخر البقرة، وقد مهّد الباحثُ لذلك بتعريفٍ موجزٍ بالقشيري، وبالنسخ وأنواعه، كما أبرز موقف القشيري من نسخ القرآن بالسُّنَة، ومَوْقفَه من الآيات التي قيل إنها منسوخةٌ بسورة براءة، مقارناً بين اختياراته واختيارات شيخه القاضي إسهاعيل بن إسحاق، ومُبرزاً أثرَ مذهبه الفقهي: المالكي على اختياراته. وسلك الباحثُ في مناقشة الأقوال: منهج الترجيح المعتبرة عند علماء التفسير.

الكلمات المفتاحية: بكر القشيري، القشيري، النسخ، الناسخ والمنسوخ، اختيارات، آية السيف.

# Bakr Al-Qushayri's approach to the science of abrogation and abrogation, "From the beginning of Al-Fatihah to the end of Al-Baqara"

# Adel Abdulaziz Ali Al-Julaifi<sup>(1)</sup>

King Saud University (Received 11/09/2022; accepted 02/10/2022)

**Abstract:** The researcher dealt with Bakr Al-Qushayri's approach to the science of abrogation and abrogation, and a comparative scientific study of his most important choices in it: from the beginning of Al-Fatihah to the end of Al-Baqara. Copied in Surat Al Bara'a, comparing his choices with those of his sheikh, Judge Ismail bin Ishaq, and highlighting the impact of his jurisprudence school: Al-Maliki on his choices. In discussing the sayings, the researcher took the justified weighting approach, citing the book, the Sunnah, the sayings of the predecessors, the significance of the context, and the rules of weighting considered by the scholars of interpretation.

Key words: Bakr al-Qushayri, al-Qushayri, abrogation, abrogating and abrogated, choices, the verse of the sword.

(1) الأستاذ المشارك بقسم الدراسات القرآنية ، بكلية التربية - جامعة الملك سعو د.

<sup>(1)</sup> Associate Professor, Department of Quranic Studies, College of Education - King Saud University.

# عادل بن عبدالعزيز بن على الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرِ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد بن عبدالله الأمين، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه إلى يوم الدين، ثم أما بعد:

فإن من أعظم نعم الله علينا أن أنزل علينا هذا القرآن الذي ﴿ لَا يَأْتِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلَفِهِ - القرآن الذي ﴿ لَا يَأْتِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلَفِهِ - تَنزيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (فصلت: 42).

ولقد قام أسلاف هذه الأمة المباركة بتدبر هذا القرآن والعمل بها فيه، كها أمرهم الله تعالى بذلك؛ فحفظوه في الصدور، ودوَّنوه في السطور، وفهموا معانيه، وسَبَروا أغواره، وتخلَّقوا بأخلاقه، وألّفوا في علومه وفنونه، حتى تركوا لنا تراثاً عظيهاً، أودعوا فيه علمهم، وجهدهم، وخبرتهم.

وإن من بين كتب التراث الإسلامي العتيق: كتاب «أحكام القرآن» للقاضي الجليل أبي الفضل بكر بن محمد بن العلاء القشيري البصري المالكي (ت:344هـ).

حيث زخر هذا الكتاب بكثير من الاختيارات التي تَجَلَّت فيها بصيرةُ هذا الإمام وطولُ باعه في علوم شتى، منها: التفسير، وعلوم القرآن، والحديث، والعقيدة، والفقه، واللغة، وغيرها، مما جعله حرياً بأن يفرد بدراسات علمية لتلك الاختيارات الكثيرة.

كما كان له العديدُ من الاستنباطات القيِّمة التي استظهرها من معاني الآيات ودلالاتها، أبرزت عُمْقَ

# فهمه وتدبره لكتاب الله تعالى.

وإن مما برز فيه القشيري: عنايته بعلم الناسخ والمنسوخ، حيث كان له عددٌ من الاختيارات فيه، كما أن له منهجاً سار عليه في بعض مسائله.

ونظراً لأهمية علم الناسخ والمنسوخ أصالة، ونفاسة اختيارات القشيري فيه، رأيت أن أفرده بالبحث والدرس والتحليل.

وقد روي عن ابن عباس في في تفسير قوله تعالى: ﴿ يُؤْتِى ٱلْحِكَمَةَ مَن يَشَآءُ ۚ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكَمَةَ فَقَدُ أُوتِى خَيِّرًا كَثِيرًا ۗ ﴾ (البقرة:269). قال: (يعني: المعرفة بالقرآن: ناسخه ومنسوخه، ومحكمه ومتشابهه، ومقدَّمه ومؤخره، وحلاله وحرامه، وأمثاله)(۱).

لأجل ذلك كان هذا البحث الذي وَسَمْتُهُ بعنوان: (النَّاسخُ والمَنْسوخ عند بكرٍ القُشَيريِّ). أهمية موضوع البحث، وأسباب اختياره:

1- أهمية كتاب «أحكام القرآن» للقشيري بصفة عامة؛ وذلك لأنه في أصله مختصر لكتابٍ عظيمٍ مسندٍ، مفقود - إلا قطعة يسيرة منه - أفاد منه العلماء قديماً وحديثاً. ذلكم الكتاب الأصل هو كتاب «أحكام القرآن» للقاضي إسماعيل بن إسحاق الجهضمي المالكي (ت:282هـ). قال عنه الخطيب البغدادي: «له كتاب

<sup>(1)</sup> أخرجه الطبري في جامع البيان 5/ 9، وابن أبي حاتم في تفسيره 2/ 531، رقم 2822.

«أحكام القرآن» لم يُسْبَق إلى مثله»(<sup>2)</sup>.

2- تَقَدُّم كتاب «أحكام القرآن» للقشيري زمناً على غيره من كتب أحكام القرآن؛ نظراً لتقدم وفاة مؤلِّفه (ت:344هـ)، فهو بهذا يُعَدُّ من أقدم الكتب الموجودة كاملةً في أحكام القرآن.

3- قيمة الكتاب العلمية، من حيث إكثاره من الاحتجاج بالأحاديث وأقوال السلف، وقد يسوق الأحاديث والآثار بإسناده. وقد أشار القشيري إلى هذا فقال: «لم أعْدُ فيه عن السنة، وقول السلف، وما تُوْجِبُهُ اللَّهَ التي نزل القرآنُ بها»(ن).

4- ما يزخر به هذا الكتاب من الزيادات الكثيرة من القشيري على أصله: كتاب القاضي إسماعيل بن إسحاق: كإيراده بعضَ الأحاديث والآثار التي لا توجد في الأصل، والاختيارات والاستنباطات التي ليست في الأصل. وكذا مخالفته لشيخه إسماعيل بن إسحاق في بعض اختياراته ومناقشته ش. وقد نصَّ القشيري على تلك الزيادات فقال في خاتمة كتابه: «وأما الكلامُ فالكثير منه كلامُ إسماعيل، وربها اختصر تُهُ، وزدت فيه وتكلمتُ بها

حضرني مما ظننتُ أن إسهاعيل لكثرة شغله أغفله، أو لزيادةٍ زِيْدت علينا بعده، فاحتجتُ إلى الانفصال منها... إلا ما قلتُ فيه: حدثنا، فذلك من سائر الحديث ليس مخرجه إسهاعيل (١٤٥٥).

5- المكانة العلمية التي تبوأها القشيري، فبالإضافة إلى نبوغه في الفقه، فقد نبغ في علوم شتى، من أهمها التفسير وعلوم القرآن، التي منها: علم الناسخ والمنسوخ.

6- أهمية علم الناسخ والمنسوخ في تفسير القرآن
 الكريم، ومعرفة أحكامه الفقهية.

# أهداف البحث:

 1 - جمعُ اختيارات القشيري في الناسخ والمنسوخ وإبرازُها.

2- دراسة اختيارات القشيري في الناسخ والمنسوخ، من خلال موازنتها مع مذاهب وأقوال أئمة التفسير والفقه موافقة أو مخالفة، وبيان منهجه فيها.

3 معرفة مدى تأثير مذهبه الفقهي (المالكي)
 على اختياراته في الناسخ والمنسوخ من عدمه.

<sup>(2)</sup> تاریخ بغداد 6/ 283.

<sup>(3)</sup> أحكام القرآن 1/111.

<sup>(4)</sup> انظر: الاختيار 3، وانظر أيضاً: اختيارات القشيري واستنباطاته في التفسير، للدكتور عادل الجليفي 1/62-67، 106-62.

<sup>(5)</sup> أحكام القرآن 2/ 859.

<sup>(6)</sup> نص على تلك الزيادات أيضاً بعضُ من ترجم للقشيري، انظر: ترتيب المدارك، للقاضي عياض 5/ 270، والديباج المذهب، لابن فرحون، ص165، وطبقات المفسرين، للداودي، ص86، وشجرة النور الزكية، لمحمد مخلوف 1/ 119.

# عادل بن عبدالعزيز بن على الجليفي: النَّاسِخُ والمُنسوخُ عند بَكْر القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

4- تمييزُ مدى تأثره باختيارات شيخه القاضى مؤلِّفه، بيانُها على النحو التالي: إسهاعيل بن إسحاق في الناسخ والمنسوخ من عدمه.

> 5- الموازنةُ بين اختياراته وبين أقوال جمهور المفسرين في الناسخ والمنسوخ.

> 6- إبرازُ موقف القشيري من نسخ القرآن بالسُّنَّة.

#### حدود البحث:

يتناول هذا البحث اختيارات بكر القشيري في الناسخ والمنسوخ من خلال كتابه «أحكام القرآن» - وهو الكتاب الوحيد الموجود له - ومن ثم مقارنتها بأقوال الأئمة أهل الاختصاص ممن وافقه أو خالفه، وتقييم ذلك.

وقد بلغ مجموع اختياراته كلها في الناسخ والمنسوخ (31) اختياراً. ونظراً لطبيعة البحوث العلمية المحكَّمة من جهة حدِّ عدد صفحاتها، فقد قسمت هذه الاختيارات على عدة أبحاثٍ بها يتفق مع ضوابط نشر البحوث العلمية، فجعلت هذا البحث مبتدئاً من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة، حاوياً 6 اختيارات. الدراسات السابقة:

بعد البحث في الجامعات ومراكز البحث العلمي لم أقف على مَنْ قام بجمع ودراسة اختيارات بكر القشيري في الناسخ والمنسوخ حتى الآن.

وثمة دراسات عدة حول الكتاب واختيارات

1 - خُقق كتابُه «أحكام القرآن» في رسالتي دكتوراه، بقسم القرآن وعلومه بكلية أصول الدين -جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، عام 1425/ 1426هـ، من قبل كل من: د. ناصر بـن محمـد بن ناصر الدوسري (من أول الكتاب، إلى آخر سورة الأعراف) وجاءت في 856 صفحة، و د. ناصر بن محمد بن عبد الله الماجد (من أول سورة الأنفال، إلى آخر الكتاب) وجاءت في 982 صفحة.

2- قمتُ بدراسة جملةٍ من «اختيارات بكر القشيري في علوم القرآن، في رسالتي للماجستير (والتي قدمتها لقسم الدراسات الإسلامية بكلية التربية بجامعة الملك سعود، عام 1431هـ)، وجاءت دراستي في أبواب ثلاثةٍ من أبواب علوم القرآن: (أسباب النزول، والمكي والمدني، والوقف والابتداء)، دون بقية أبواب علوم القرآن.

3- كما قمت بدراسة «اختيارات بكر القشيري واستنباطاته في التفسير» في رسالتي للدكتوراه، (والتي قدمتها لقسم القرآن وعلومه بكلية أصول الدين بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، عام 1438هـ).

4- كتبتُ بحثاً بعنوان: «منهجُ بكر القشيري في القراءات، واختياراتُه فيها»، منشور بحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية،

العدد 36، المجلد 2، 2020م.

5- أيضاً كتبتُ بحثاً بعنوان: «الكُليَّاتُ القرآنيةُ وأثرُها في التفسير عند بكر القشيري»، منشور بمجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بدمنهور، العدد 6، الجزء 1، 2021م.

6- بحث بعنوان: «منهج بكر القشيري في تفسير القرآن بالقرآن، من خلال تفسيره: أحكام القرآن»، د. تغريد بنت علي الأحمري، منشور بمجلة الجامعة العراقية، العدد 54، الجزء 3، 2021م.

ولم تحو أيٌّ من الرسائل العلمية والبحوث المذكورة اختيارات القشيري في الناسخ والمنسوخ.

فأردت أن أواصل النّفَس الذي ابتدأتُه في ذلك؛ لأكمل دراسة بقية اختيارات القشيري في أبواب علوم القرآن، وأكوّن بذلك موسوعة متكاملة عن اختيارات هذا الإمام في فني «التفسير»، و«علوم القرآن»، بذات النفس والنهج والعُمْق.

# منهج البحث:

منهجي في هذا البحث - بإذن الله - قائم على الاستقراء والاستنباط، ثم الدراسة والتحليل والمناقشة للوصول إلى النتائج، وذلك وفقاً للخطوات التالية:

1- جمع اختيارات القشيري في الناسخ والمنسوخ، من خلال كتابه «أحكام القرآن»، من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة.

2- ترتيب الآيات التي للقشيري فيها اختيار حسب ورودها في المصحف؛ إذ إنه قد يتكلم عن آيةٍ في غير موضعها من ترتيب التلاوة.

3 - ترقيم الاختيارات ترقيهاً تسلسلياً (من 1 -6).

4- ذكر نص كلام القشيري الدال على اختياره.

5 - نقل أدلة القشيري على اختياراته بنصها.

6- دراسة اختيارات القشيري في الناسخ والمنسوخ دراسة موازنة، من خلال إيراد أقوال الصحابة والتابعين وأئمة التفسير في المسألة، سواء وافق ذلك اختيار القشيري، أو خالفه، مع ذكر أدلة كل فريق وحججه.

7- خَتْمُ كل مسألةٍ ببيان الراجع لدى الباحث فيها، ووجه الترجيح لديه (منهج الترجيح المعلَّل)، حسب قواعد الترجيح المعتبرة عند العلماء، ودلالة السياق، والجواب عن أدلة القول المخالف إن لم يسبق الجواب عنها، أو استدعى المقامُ إضافةً أجوبةٍ أخرى عنها.

8- إبراز مدى تأثير مذهب القشيري الفقهي
 (المالكي) على اختياراته في الناسخ والمنسوخ من عدمه.

9- بيان مدى تأثير اختيارات القاضي إسهاعيل بن إسحاق في الناسخ والمنسوخ - في القطعة المتبقية من كتابه الأصل «أحكام القرآن»، أو ما نُقل عنه في بطون الكتب الأخرى - على القشيري، موافقةً أم مخالفةً.

10- الاكتفاء بها نقلتُه عن القشيري من الأدلة

# عادل بن عبدالعزيز بن على الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرِ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

والحجج عند تعداد أدلة وحجج القول الذي رجحه، إن كان استوعب الأدلة، وإلا فإني أضيف عند ذكر هذا القول بقية الأدلة والحجج التي لم يذكرها، دون إعادةٍ لما ذكره.

11 - عزو الآيات القرآنية إلى سورها.

12- تخريج القراءات القرآنية من مصادرها

المعتمدة، مع بيان الحكم عليها، وتوجيه معانيها.

13 - تخريج الأحاديث والآثار من مصادر التخريج المعتمدة، فإن كان الحديث في الصحيحين اكتفيت بتخريجه منها، وإن كان في غيرهما خرجته من أهم كتب السنة دون إسهاب.

14- الحكم على الآثار إن دعت لذلك حاجة المحث فقط.

15 - ذِكْرُ مَنْ قال بكل قولٍ من أصحاب كتب التفسير، والناسخ والمنسوخ، والفقه، ويكون ذلك في الهامش، وليس في صُلب المتن؛ تفادياً للإثقال، إلا من دعت الحاجة لذكر اسمه في المتن.

16- الترجمة للأعلام بإيجاز سوى الصحابة والتابعين ومشاهير الأئمة.

17- ضبط المشتبه من الكنى والأسماء والألقاب.

18 - شرح الغريب، وضبطه بالشكل.

19 - وضع فهرس المصادر والمراجع العلمية.

#### خطة البحث:

يشتمل هذا البحث على: مقدمة، وتمهيد، وفصلين، وخاتمة، وفهرس للمصادر والمراجع.

- المقدمة: وتتضمن الحديث عن: أهمية الموضوع وأسباب اختياره، وأهدافه، وحدوده، والدراسات السابقة، وخطته، ومنهجه.
  - التمهيد، وفيه:
  - \* أولاً: نبذة عن القاضي بكر القشيري.
- \* ثانياً: نبذة في تعريف النسخ في القرآن الكريم، وأنواعه.
- الفصل الأول: منهج القشيري في الناسخ والمنسوخ.
   وتحته سبعة مباحث:
  - \* المبحث الأول: منهجه في إيراد الأقوال وأدلتها.
- \* المبحث الثاني: منهجه في الاستدلال ومناقشة المخالف.
- \* المبحث الثالث: مذهبه في القول بنسخ القرآن بالسُّنَّة.
- \* المبحث الرابع: مذهبه في المنسوخ بآية السيف وسورة براءة.
- \* المبحث الخامس: أثر مذهبه الفقهي المالكي على اختياراته في الناسخ والمنسوخ.
- \* المبحث السادس: تأثره بشيخه القاضي إسماعيل بن إسحاق.

- \* المبحث السابع: موافقته لجمهور المفسرين من عدمه.
- الفصل الثاني: دراسة اختيارات القشيري في الناسخ
   والمنسوخ، من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة
   البقرة.
- الخاتمة: وفيها إجمال النتائج التي توصل إليها الباحث، وتوصياته.
  - فهرس المصادر والمراجع.

\* \* \*

التمهيد

أولاً: نبذة عن القاضي بكر القشيري.

اسمه ونسبه (۲):

هو: بكر بن محمد بن العلاء بن محمد بن زياد

القُشَيري (ق). وجاء في بعض المصادر أنه: بكر بن العلاء بن محمد (ق)، وهو الاسم الذي اشتهر به، وقد يكون هذا من باب نسبة الرجل إلى جده، أو أنه من باب تمييزه عن غيره، ممن يشاركه في اسمه واسم أبيه.

والقُشَيري: نسبة إلى بني قُشَير، وهي قبيلة من أبناء قُشَير بن كعب بن ربيعة من العدنانيين (١٠٠٠). وكنيته في جميع المصادر: أبو الفضل، ونُص على ذلك أيضاً في كتابه (أحكام القرآن)(١٠٠٠).

# مولده ونشأته:

لم تبين مصادر الترجمة متى وأين ولد القشيري، لكن يمكن استنتاج ذلك مما ذُكر في ترجمته ضمناً. فقد ذُكر أنه توفي سنة 344هـ، وقد جاوز الثمانين بأشهر، مما يدل على أنه ولد في حدود سنة 263هـ(21).

أما مكان ولادته، فيُفهم من سياق ترجمته أنه كان بالبصرة، حيث إن بعض من ترجم له يقول: «البصري»(١٠)، أو: «أوَّلُه من البصرة، وخرج من العراق

<sup>(8)</sup> ترتیب المدارك 5/ 270.

<sup>(9)</sup> شجرة النور الزكية 1/ 119.

<sup>(10)</sup> جمهرة أنساب العرب، لابن حزم، ص 289، والإنباه على قبائل الرواة، لابن عبد البر، ص 73، والأنساب، للسمعاني 4/ 56، واللباب في تهذيب الأنساب، لابن الأثير 2/ 213.

<sup>(11)</sup> انظر: أحكام القرآن، للقشيري 1/ 107، 2/ 569.

<sup>(12)</sup> ترتيب المدارك 5/ 272، والديباج المذهب، ص166، وطبقات المفسرين للداودي، ص86.

<sup>(13)</sup> سير أعلام النبلاء 15/ 537، وشذرات الذهب 2/ 366.

<sup>(7)</sup> مصادر ترجمته: ترتيب المدارك، للقاضي عياض 5/ 270، وسير أعلام النبلاء، للنهبي 15/ 537–538، رقم 316، وتاريخ الإسلام له، حوادث ووفيات (350–350)، ص296، والوافي بالوفيات، رقم 490، والعبر في خبر من غبر له 2/ 67، والوافي بالوفيات، للصفدي 10/ 136–137، رقم 2358، والديباج المذهب، لابن فرحون، ص316–136، رقم 188، وحسن المحاضرة، للسيوطي 1/ 375، وطبقات المفسرين، للداودي، ص85–88، وشجرة رقم 112، وشذرات الذهب، لابن العاد 2/ 366، وشجرة النور الزكية، لمحمد مخلوف 1/ 119، رقم 177، وهدية العارفين، لإساعيل باشا 1/ 234، والأعلام، للمزركلي والموسوعة الميسرة في تراجم أئمة التفسير والإقراء والنحو والمعاسرة، لوليد الزبيري وآخرين 1/ 577، رقم 816.

# عادل بن عبدالعزيز بن على الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرِ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

لأمر اضطره، فنزل مصر »(١٤).

وهذا كله يدل على أنه ولد بالبصرة، وبها نشأ قبل أن يخرج منها إلى مصر.

وأما نشأته فإن الذي يظهر من مصادر ترجمته: أنه نشأ منذ صغره في طلب العلم، ويدل على هذا: أنه حدَّث عن القاضي إسهاعيل بن إسحاق، وهو في أواخر العقد الثاني من عمره، حيث إن وفاة القاضي إسهاعيل كانت سنة 282هـ، وكذلك حدَّث عن سهل بن عبد الله التُسْتَري، المتوفى سنة 282هـ، وغيرهما، مما يدل على طلبه للعلم في سن مبكرة(١٠٠٠).

انتقل القشيري من البصرة إلى مصر، ولم تذكر المصادر سبب انتقاله، لكن ما ورد فيها يفيد أنه خرج مضطراً، قال القاضي عياض: "وخرج من العراق لأمر اضطره، فنزل مصر قبل الثلاثين والثلاثيائة، وأدرك فيها رئاسة عظيمة" (١٥٠).

وقد تقلَّد منصب القضاء في بعض نواحي العراق(11)، كما تقلده في مصر أيضاً(18).

# مكانته العلمية:

تبوّاً القشيري مكانةً علميةً عاليةً، فقد كان أحد أقطاب المدرسة المالكية بالعراق (١٠)، وساهم في نشر تُراثها خارج العراق، حين انتقل إلى مصر.

وقد ألَّف في علوم شتى - كها سيأتي في مؤلفاته -. قال القاضي عياض عنه: «حدَّث عنه من لا ينعدّ من المصريين والأندلسيين والقرويين وغيرهم»(٥٠٠).

ويقول الفرغاني: «كان بكر من كبار الفقهاء المالكيين بمصر، وتقلد أعمالاً للقضاة، وكان راويةً للحديث، عالماً به»(دد).

وقال القاضي عياض عن مؤلفاته: «وألف كتباً جليلة»(22).

وقال الذهبي عنه: «صاحب التصانيف في الأصول والفروع»(قد). وقال أيضاً: «ومؤلَّفُه في الأحكام نفيس»(عد).

<sup>(14)</sup> ترتيب المدارك 5/ 270 – 271.

<sup>(15)</sup> انظر: مقدمتي تحقيق أحكام القرآن، للقشيري 1/ 27، 2/ 49-50.

<sup>(16)</sup> ترتيب المدارك 5/271.

<sup>(17)</sup> المرجع السابق، والوافي بالوفيات 10/ 137، وطبقات المفسرين، للداودي، ص85.

<sup>(18)</sup> ترتيب المدارك 5/ 271، وطبقات المفسرين، للداودي، ص85.

<sup>(19)</sup> انظر عن هذه المدرسة: المدرسة المالكية العراقية، لحميد لحمر، والمدرسة البغدادية للمندهب المالكي، لمحمد العلمي، و«إسماعيل بن إسحاق القاضي: حياته وفقهه»، رسالة دكتوراه، للباحث: جمال عزّون - الجامعة الإسلامية، ص96-109، ومقدمتي تحقيق أحكام القرآن، للقشيري 1/12-23،

<sup>(20)</sup> ترتيب المدارك 5/271.

<sup>(21)</sup> المرجع السابق.

<sup>(22)</sup> المرجع السابق.

<sup>(23)</sup> العبر 2/67.

<sup>(24)</sup> سير أعلام النبلاء 15/ 538.

#### تلاميذه:

كان العصر الذي عاش فيه القشيري من العصور الزاهية في العلم، ولذا كثر شيوخه، ومن أشهرهم (دد):

شيوخه:

1- إبراهيم بن حماد بن إسحاق، أبو إسحاقالأزدى (ت323هـ)(25).

2- إسماعيل بن إسحاق بن إسماعيل بن حماد بن زيد بن درهم، أبو إسحاق الجَهْضَمِيّ البصري (ت282هـ)، المؤسس الفعلي للمدرسة المالكية بالعراق، وهو صاحب كتاب «أحكام القرآن»، الذي اختصره القشيري، وزاد عليه (20).

3- زكريا بن يحيى بن عبد الرحمن، أبو يحيى الساجي (ت307هـ)(٤٠٠).

4- سهل بن عبد الله التُّسْتَري، أبو محمد الصوفي الزاهد (ت283هـ) (ود).

لقد ساهم القشيري في نشر المذهب المالكي، سواء في العراق أو في مصر، وذاع صيته، وصار مقصداً لطلاب العلم، ومن أشهر تلاميذه (٥٥٠):

1- الحسن بن رُشَيْق المعدِّل، أبو محمد العسكري، مسند مصر ومحدثها (ت370هـ)(١٠٠٠).

2- عبد الله بن أبي زيد، عبدالرحمن القيرواني المالكي، أبو محمد، إمام المالكية في زمنه، ويقال له: مالك الصغير (ت386هـ)(20).

3- عبد الله بن محمد بن أسد، أبو محمد الجهني المالكي، عالم الأندلس (ت395هـ)(().

4- محمد بن علي بن أحمد الأُدْفَوِي، أبو بكر المصري، النحوي المفسر، وهو راوي كتاب «أحكام القرآن» عن مؤلفه: شيخه بكر القشيري (ت388هـ)(١٠٠٠).

<sup>=</sup>تحقيق تفسير التُّسْتَري، ص7.

<sup>(30)</sup> لزيد اطلاع على تلاميذه، خاصة من حمل عنه كتابه: أحكام القرآن، انظر: سير أعلام النبلاء 15/ 538، ومقدمتي تحقيق الكتاب 1/ 37-41، 2/ 69-71.

<sup>(31)</sup> انظر ترجمته في: سير أعلام النبلاء 16/ 280.

<sup>(32)</sup> انظر ترجمته في: المرجع السابق 17/ 10، والديباج المذهب، ص222.

<sup>(33)</sup> انظر ترجمته في: جذوة المقتبس، ص251، وسير أعلام النبلاء 17/83.

<sup>(34)</sup> انظر ترجمته في: معرفة القراء الكبار 2/ 675، وشذرات الذهب 3/ 130.

<sup>(25)</sup> لمزيد اطلاع على شيوخه، خاصة من روى عنهم في كتابه «أحكام القرآن» انظر: سير أعلام النبلاء 15/ 538، ومقدمتي تحقيق الكتاب 1/ 30-37، 2/ 63-69.

<sup>(26)</sup> انظر ترجمته في: تاريخ بغداد 6/ 58، وسير أعلام النبلاء 15/ 35.

<sup>(27)</sup> انظر ترجمته في: تاريخ بغداد 6/ 281–287، وترتيب المدارك 4/ 276، وسير أعلام النبلاء 13/ 339–342، ومعرفة القراء الكبار 1/ 447–449، رقم 175، وطبقات المفسرين، للداودي، ص 76–77، رقم 98.

<sup>(28)</sup> انظر ترجمته في: سير أعلام النبلاء 14/ 197.

<sup>(29)</sup> انظر ترجمته في: المرجع السابق 13/ 330، وانظر: مقدمة=

#### مصنفاته:

لقد ألَّف القشيري في علوم شتى، وخاصة في مذهب الإمام مالك ﴿ اللهِ عَلَى مُحَالَفَيه، وأهم مصنفاته:

- 1 أحكام القرآن.
- 2- مسألة بسم الله الرحمن الرحيم.
- 3 من غلط في التفسير والحديث.
- 4- ما في القرآن من دلائل النبوة.
  - 5 تنزيه الأنبياء عَلَيْمُ السَّلَالاً.
    - 6- الردعلى القدرية.
    - 7 مأخذ الأصول.
      - 8 القياس.
- 9- كتاب الأشربة، وهو نقضٌ لكتاب الأشربة، للطحاوى.

10- الرد على الشافعي في وجوب الصلاة على النبي ﷺ في الصلاة.

11 - الردعلي المزني.

12 - رسالة لمن جهل قدر مالك بن أنس في العلم.

ومن المؤسف حقاً أن هذه الكتب القيمة التي ألَّفها أبو الفضل قد ذهبت مع ما فقد من تراثنا، ولم يبق منها إلا كتاب «أحكام القرآن» فقط(ود).

#### وفاته:

توفي أبو الفضل بكر القشيري لسبع بقين من شهر ربيع الأول، سنة 344هـ، في مصر، وقد جاوز الثمانين سنة بأشهر (٥٠٠). عَمَالَكُ وجمعنا به في دار كرامته.

ثانياً: نبذة في تعريف النسخ في القرآن الكريم، وأنواعه:

النسخ في اللغة: مأخوذٌ من (نَسَخَ)، ويُطلق على عدة معانٍ، منها: أولاً: الإزالة والتبديل، يُقال: نسَخَت الشمسُ الظلَّ، أي: أزالَتْهُ وحلَّت محلَّه بَدَلاً عنه. ثانياً: النَّقُل، يقال: نسختُ الكتاب، أي: نقلتُه من نُسْخته الأصل إلى أخرى. ثالثاً: التحويل، ومنه تَنَاسُخ المواريث، بمعنى: تحويلُ الميراث من واحدٍ قد مات إلى واحدٍ، وتناسُخ الأزمنة، وهو: التحوُّل من زَمَنٍ إلى آخر. وكلُّ شيءٍ خَلَفَ شيئاً فقد نسَخَه (دو).

والنسخ في الاصطلاح: «رَفْعُ الحُكمِ الشَّرعي بخطابِ شرعي مُتَرَاخ عنه»(١٤٥).

<sup>(36)</sup> ترتيب المدارك 5/ 272، وسير أعلام النبلاء 15/ 538، وتاريخ الإسلام (وفيات 331–350هـ)، ص296، والعبر في خبر من غبر 2/ 67، والمديباج المذهب، ص166، وطبقات المفسرين للداودي، ص86، وشجرة النور الزكية 1/ 119.

<sup>37)</sup> انظر: العين للفراهيدي، ص956، «نسخ»، وتهذيب اللغة للأهدبن للأزهري 4/ 2558، «نسخ»، ومعجم مقاييس اللغة لأحمد بن فارس، ص989، «نسخ»، ولسان العرب لابن منظور 11/ 243، «نسخ».

<sup>(38)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ للنحاس 1/ 428، والبرهان في علوم=

<sup>(35)</sup> مقدمة تحقيق أحكام القرآن، للقشيري 2/ 74.

فخرج بقولنا: «رفع الحكم الشرعي»: رفع البراءة الأصلية التي سبقت تشريع الحُكم، كإيجاب الصلاة بعد أنْ لم تكن واجبةً، فلا يُقال له: نسخ.

وخرج بقولنا: «بخطابٍ شرعي»: رفعُ الحُكم بموتٍ، أو جنونٍ، أو إجماعٍ، أو قياس. والخطابُ الشرعي هو: الكتابُ والسُّنَّة.

وخرج بقولنا: «مُتَرَاخٍ عنه»: تخصيصُ اللفظ العام، المتصل به، غير المنفصل عنه، كقوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنَ الْعَام، المتصل به، غير المنفصل عنه، كقوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنَ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُ ﴿ وَالقصص:88)، وقوله: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ فَ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجُلَلِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ عَلَيْهَا فَانِ فَ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِكَ ذُو الْجُلَلِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ (الرحمن:26-27)، وكذلك: توقيتُ الحُكم بزمنٍ وغايةٍ ينتهي بها، وبيان مقداره، بلفظٍ متصل، كقوله: ﴿ وَكُلُواْ وَالشَّرَبُواْ حَتَىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتِكُمْ أَلَكُمُ الْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطُ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمُّ أَلَّهُ مِنْ الْفَيْكُمُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا عَيْرَهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَا اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

# أنواع النسخ من حيث القرآن والسُّنَّة: للنسخ خسة أنواع:

=القرآن للزركشي 2/ 29، والإتقان في علوم القرآن للسيوطي 3/ 59، والنسخ في القرآن الكريم لمصطفى زيد 1/ 112، والنسخ في القرآن العظيم لعبدالرحمن المطرودي، ص12، والشامل في حدود وتعريفات مصطلحات علم أصول الفقه، لعبد الكريم النملة 1/ 374-375، ودراسات في علوم القرآن لفهد الرومي، ص404.

الأول: نسخ القرآن بالقرآن، وهذا النوع متَّفَقُ على جوازه ووقوعه عند أهل العلم، كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّبِيُّ حَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ ۚ إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ وَسِيرُونَ يَغْلِبُواْ مِأْنَتَيْنِ ۚ وَإِن يَكُن مِّنكُم مِّائَةٌ يَغْلِبُواْ أَلْفًا مِّنَ الَّذِينَ كَفُرُواْ ﴾ (الأنفال:65). نُسخ بقوله تعالى: ﴿ ٱلْكُن خَفْفَ ٱللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ ضَعْفًا ۚ فَإِن يَكُن مِّنكُم فَعْلَا فَإِن يَكُن مِّنكُم مَا أَلْفُ يَعْلِبُواْ أَلْفَيْنِ خَلِمُ اللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَن قَإِن يَكُن مِّنكُم أَلْفُ يَعْلِبُواْ أَلْفَيْنِ وَإِن يَكُن مِّنكُم أَلْفُ يَعْلِبُواْ أَلْفَيْنِ وَإِن يَكُن مِّنكُم أَلْفُ يَعْلِبُواْ أَلْفَيْنِ وَإِن يَكُن مِّنكُم أَلْفُ يُعْلِبُواْ أَلْفَيْنِ وَإِن يَكُن مِّنكُم أَلْفُ يُعْلِبُواْ أَلْفَيْنِ وَإِن يَكُن مِّنكُم أَلْفُ يَعْلِبُواْ أَلْفَيْنِ وَالْ يَكُن مِّنكُم أَلْفُ يُعْلِبُواْ أَلْفَالَ :66).

الثاني: نسخ القرآن بالسُّنة المتواترة: وقد اختلف فيه أهل العلم على أقوال ثلاثة:

1- الجواز: وهو مذهب أبي حنيفة ومالك وأحمد في رواية؛ لأن الكل وحي، وقد استويا في التواتر وإفادة اليقين. مستدلين بأدلة منها: قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ اللَّهِينَ. مستدلين بأدلة منها: قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَاۤ إِلَيْهِمْ ﴾ (النحل:44)، وقوله: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ اللَّهُوكَ ﴿ إِلَى اللَّهُ وَلَى السَّافِعي، ورواية عن أحمد، وهو مذهب الشافعي، ورواية عن أحمد،

مستدلين بأدلة منها: قوله تعالى: ﴿ مَا نَنسَخُ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَيْرٍ مِّنْهَاۤ أَوْ مِثْلِهَا ۗ ﴾ (البقرة:106)، والسنة ليست خيراً من القرآن ولا مثله. كها أن القائلين بجوازه لم يأتوا فيه بمثال مستقيم يُسَلَّم به لهم. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وبالجملة، فلم يثبت أن شيئاً من القرآن نُسخ بسُنَّة» (ووبالجملة، فلم يثبت أن شيئاً من القرآن نُسخ بسُنَّة) (ووبا

<sup>(39)</sup> مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية 20/ 398.

عادل بن عبدالعزيز بن على الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرِ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

وقال: «ولا يُعرَف في شيءٍ من آيات القرآن أنه نسخه إلا قرآن»(٩٠٠).

3 - جوازه عقلاً، مع عدم وقوعه شرعاً، حيث لم يقع هذا في أي حكم شرعي.

والراجح - والله أعلم -: المنع منه؛ لقوة أدلة القائلين به (١٠٠).

الثالث: نسخ القرآن بالسُّنَّة الآحادية: ومذهب جمهور العلماء هو عدمُ جوازه؛ لأن القرآن ثابتٌ بالتواتر المُتيقَّن، فلا يُنسَخ بخبر الآحاد الذي يفيد الظنَّ دون اليقين.

الرابع: نسخ السُّنة بالقرآن، والجمهور على جوازه؛ لأن الفاضل وهو القرآن يَنْسَخ ما كان دونه في الفضل، وهو السنة، ومن أمثلته: نسخ التوجُّه في الصلاة إلى بيت المقدس، الذي كان ثابتاً بالسنة، وليس في القرآن ما يدل عليه، ثم نُسخ بقوله تعالى: ﴿ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَهُ رَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ رُ ﴾ المقرة: 144).

الخامس: نسخ السُّنة بالسُّنة: ويجيزه الجمهور إذا كان: أ- نسخ السنة المتواترة بالمتواترة. ب- نسخ السنة الآحادية بالآحادية،

كقوله عن زيارة القبور، ألا فرُوروها، فإنها تذكِّركم الآخرة) أنه أما إن كان نسخ فرُوروها، فإنها تذكِّركم الآخرة) أنه أما إن كان نسخ السنة المتواترة بآحادية، فالجمهور على عدم جوازه؛ لأن الأدنى لا ينسخ الأعلى.

والنسخ يأتي على ثلاثة أضرب من حيث الحكم والتلاوة:

الأول: نسخ التلاوة والحكم جميعاً: ومثاله: ما روي عن عائشة على قالت: كان فيها أُنزل من القرآن: (عَشْرُ رضَعاتٍ معلوماتٍ يُحرِّمن، ثم نُسِخْنَ بخمسٍ معلوماتٍ...) الحديث (١٠٠٠).

الثاني: نسخ التلاوة مع بقاء الحكم: ومثاله: ما روي عن عمر في آية الرجم: (الشيخُ والشيخُ إذا زنيا فارجموهما البتَّة نكالاً من الله والله عزيز حكيم)، ثم رُفعت تلاو ته تلاو ته تلاو .

الثالث: نسخ الحكم مع بقاء التلاوة: وهذا أكثر الأَضْرُب شيوعاً، وهو الذي أُلَّفت فيه الكتب، ومثاله: قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ حَرِّض ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ ۚ إِن

<sup>(40)</sup> مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية 17/ 198.

<sup>41)</sup> انظر تفصيلاً مؤصلا لذلك في: نسخ وتخصيص وتقييد السنة النبوية للقرآن الكريم، لعارف الركابي، ص130-154.

<sup>(42)</sup> أخرجه مسلم، كتاب الجنائز، ص393، ح977 من حديث بريدة بن الحصيب .

<sup>(43)</sup> أخرجه مسلم، كتاب الرضاع، ص617، ح1452.

<sup>4)</sup> أخرجه البخاري، كتاب الحدود، باب الاعتراف بالزنا، ص1176، ح6829، وفي مواضع أُخَرَ من صحيحه، ومسلم، كتاب الحدود، ص749، ح1691 من حديث عبدالله بن عباس ، عن عمر .

يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُواْ مِاْئَتَيْنِ ۚ وَإِن يَكُن مِّنكُم مِائَةٌ يُغْلِبُواْ الْأَنفال:65). نُسخ مِّائَةٌ يَغْلِبُواْ الْأَنفال:65). نُسخ بقوله تعالى: ﴿ ٱلْفَن خَفَّفَ ٱللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَن قِيكُمْ ضَعْفًا ۚ فَإِن يَكُن مِّنكُمْ مَائَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُواْ مِاْئَتَيْن ۚ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ فَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلْفَال:66).

ولأهمية معرفة هذا العلم فقد قال الأئمة: لا يجوز لأحد أن يفسر كلام الله تعالى إلا بعد أن يعرف الناسخ والمنسوخ.

# منهج السلف في الناسخ والمنسوخ:

يعبِّر السلف من الصحابة والتابعين كثيراً عن النسخ في آيات القرآن الكريم، ولهم في ذلك اصطلاح خاصًّ مُغاير لاصطلاح النسخ عند المتأخرين، فاصطلاح السلف المتقدم في النسخ أعمّ، حيث يطلقونه على كلِّ رفعٍ وتغييرٍ واردٍ في حكم الآية، سواء برفعه كلِّه أو بعضه، وليس على الاصطلاح المتأخر الذي يخصُّه بالرفع الكُلِّ للحكم، كها تقدم في التعريف آنفاً.

ومن هنا، صار النسخ عند السلف شاملاً أيضاً للتخصيص، وهو: «قَصْرُ العام على بعض أفراده»، وكذا لتقييد المطلق، ولغيره. وهذا سبب كثرة ورود النسخ في ألفاظ السلف (ق). وسيأتي في ثنايا هذا البحث أمثلة عدة.

هذا مختصرٌ موجزٌ للتعريف بالنسخ في القرآن الكريم وأنواعه، وللعلماء فيه تفاصيل مُسْهَبة أوردوها في كتب الناسخ والمنسوخ، وعلوم القرآن(٥٠٠. والله أعلم.

#### \* \* \*

# الفصل الأول

# منهج القشيري في الناسخ والمنسوخ

يمكن إيجاز منهج القشيري في الناسخ والمنسوخ في المباحث التالية:

# المبحث الأول: منهجه في إيراد الأقوال وأدلتها:

من خلال الوقوف على المسائل التي أورد القشيريُّ فيها الناسخ والمنسوخ، فإنه لم يلتزم منهجاً مطّرداً في إيراد الأقوال في المسألة، وأدلتها، وإنها تفاوت منهجه في ذلك على النحو التالي:

1 - يورد أحياناً الأقوالَ وبعضَ أدلتها، كما في قوله: «اختُلف فيها، فقال بعضهم: منسوخة، وقال بعضهم: غير منسوخة»، ثم قال: «إن الله أوجب الصيام لشهر رمضان على كل قادر، فمن عجز من شيخٍ وشيخةٍ

<sup>=</sup>ص7-8، 25-26.

<sup>(46)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد، ص26-29، والناسخ والمنسوخ للنحاس 1/ 410-410 ، والبرهان في علوم القرآن 2/ 29-41، والإنقان في علوم القرآن 3/ 59-77، والنسخ في القرآن الكريم لمصطفى زيد 1/ 296-302، والنسخ في القرآن العظيم لعبدالرحمن المطرودي، ص3-64، ودراسات في علوم القرآن لفهد الرومي، ص404-418.

<sup>(45)</sup> انظر: البرهان في علوم القرآن 2/32، والإتقان في علوم القرآن 3/ 63، والنسخ في القرآن الكريم لمصطفى زيد 1/ 79-8، 130-133، والنسخ في القرآن العظيم لعبدالرحمن المطرودي،=

# عادل بن عبدالعزيز بن علي الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرٍ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

لا يرجو ثُوْبَ القوة التي يقدر بها على القضاء فلا صيام له ولا كفارة؛ إذ يقول الله عز من قائل: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ لَ له ولا كفارة؛ إذ يقول الله عز من قائل: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ لَ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ۚ ﴾ (الحج: 78)، فمَن سقط عنه فلا بَدَل عليه. ومَن رأى الإطعام بالآية المنسوخة فإنها رآه بقول الله في إثرها: ﴿ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ رُ ۚ ﴾ (البقرة: 184)، وما فعله أنسُ بنُ مالك وغيرُه فإنها قالوه وفعلوه على وجه طلب الفضل... (١٩٠٠).

2- قد يكتفي بالأقوال دون أدلتها، كقوله في تفسير قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيرَ ـَ ءَامَنُوۤا أُوۡفُوا بِٱلۡعُقُودِ ۚ ﴾ (المائدة:1): ﴿ وهذه الآية نَسَخت الحديث: (المُتبايعان بالخيار) ﴿ وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الله الشافعي: إنها هو لمن أراد الفسخ، دون مَنْ أراد الإتمام، وقد جعله رسول الله على ها، وجعله الشافعيُّ لأحدهما، وهو مُريد الفسخ، وعنده أن الكتاب ينسخ السنة، وأن السنة لا

(47) أحكام القرآن للقشيري 1/ 185-186، وهو الاختيار 2، وانظر: الاختيار 3، وأحكام القرآن للقشيري 1/ 453-455، 450-660. 140-660.

تنسخ القرآن... فهذه الآية ناسخةٌ للحديث... (١٩٠٠).

3- يقتصر على الراجح عنده في المسألة دون التعرُّض بالذكر لبقية الأقوال، كما في قوله: «كانوا قد نُهوا عن القتال في الشهور الحُرُم، ثم نُسخ ذلك بقوله: ﴿ وَقَنتِلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَا يُقَنتِلُونَكُمْ كَافَّةً ﴾ (التوبة:36)»(١٥٥).

# المبحث الثاني: منهجه في الاستدلال ومناقشة المخالف:

لم يلتزم القشيريُّ منهجاً مطّرداً في الاستدلال لاختياراته في المسائل، ومناقشة المخالف له فيها، وإنها تفاوت منهجه في ذلك على النحو التالي:

1 – قد يستدل لاختياره، ويناقش المخالف، كقوله: 
«هذه الآية – والله أعلم – تُوجِبُ تَرْكُ قتل الذراري، والنساء، والشيخ الفاني، ومعنى قوله: ﴿ قَتِلُواْ ﴾: اقتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم، ولا تقتلوا مَنْ لا فضل فيه لقتالكم، ألا تراه وَ الله قال: ﴿ إِنَ الله لا يُحِبُ ٱلْمُعَتَدِينَ ﴾ (البقرة: 190)؛ فكان هذا مانعاً من قتلهم... (١٠٥٠).

<sup>(48)</sup> أخرجه البخاري، كتاب البيوع، باب إذا خير أحدهما صاحبه بعد البيع فقد وجب البيع، ص339، ح2112، وفي مواضع أُخر من صحيحه، ومسلم، كتاب البيوع، ص664، ح1531، من حديث ابن عمر ش قال: قال رسول الله شا: (إذا تبايع المتبايعان بالبيع فكل واحد منها بالخيار من بيعه، ما لم يتفرقا وكانا جميعاً، أو يكون بيعها عن خيار، فإن كان بيعها عن خيار فقد وجب البيع، وإن تفرقا بعد أن يتبايعا ولم يترك واحد منها البيع فقد وجب البيع).

<sup>(49)</sup> أحكام القرآن للقشيري 1/101–602، 719–720.

<sup>(50)</sup> المرجع السابق 1/ 239، 2/ 272، وهو الاختيار 4، وانظر: أحكام القرآن للقشيري 1/ 421-422، 522-523، 563-563، 547-645، 2/ 248-249، 252-523،

<sup>(51)</sup> المرجع السابق 1/ 227-228، وهـو الاختيار 3، وانظر: المرجع السابق 1/ 227-228، وهـو الاختيارين 2، 6، وأحكام القرآن للقشيري 1/ 421-424، 662-663، 662-601، 665-663، 667-663، 667-663.

2- يستدل لاختياره دون مناقشة المخالف، كما في قوله: «الموالي هم العَصَبات: الولد، والأب، والعمومة، والأخوّة، وبنو الأخوّة، وبنو العم، وموالي النعمة، وهم الورثة، وكانوا يتوارثون بذلك وبالحلف، وكانوا إذا حالف الرجلُ رجلاً قال له: تَرثُني وأَرثُك... ثم صارت المواريث بعد ذلك بالهجرة بقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُر مِّن وَلَئِتِهم مِّن شَيْءٍ حَتَّىٰ يُهَاجِرُواْ ﴾ (الأنفال:72)، وقال: ﴿ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ ﴾ (الأحزاب:6)، ثم نُسخ ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَأُولُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أُولِي بِبَعْض فِي كِتَبِ ٱللَّهِ ﴾ (الأحزاب:6)؛ فاستقر الأمر على ذلك، ونَسخ المواريث التي كانت بالحلف وبالهجرة، وصار التوارث بالإسلام خاصة»(د٥٠).

3- يُوردُ اختيارَه من غير استدلال ولا مناقشة للمخالف، ومنه قوله: «وأما قوله: ﴿ مَّتَنعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجَ ﴾ (البقرة: 240)، فمنسوخةٌ بإجماع بقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشَرًا ﴾ (البقرة:234)»(دورات البقرة:234)

المبحث الثالث: مذهبه في القول بنسخ القرآن بالسُّنَّة: سبق بيان اختلاف العلماء في هذه المسألة، وقد

اختار القشيريُّ عدمَ نسخ السنة: متواترةً أو آحاداً للقرآن الكريم، وصرَّح بذلك في مواضع عدة، منها قوله: «ومِنْ شأن السنة أن تَنْسخ السنةَ، والسنةُ لا تَنْسخ القرآنَ، وإنها ينسخ القرآنُ القرآنَ، والسنةُ فقد تشرح خفيَّ القرآن والا تنسخه"(54).

# المبحث الرابع: مذهبه في المنسوخ بآية السيف وسورة براءة:

اختار القشيري أن سورة براءة وآية السيف الواردة فيها، وهي قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشْهُرُ ٱلْحُرُمُ فَاقَتْلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَٱحْصُرُوهُمْ وَٱقْعُدُواْ لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ ﴾ (التوبة:5)، قد نسخت أكثر الآيات التي فيها الترفُّق بالمشركين، وعقد العهود معهم، ومما قاله في ذلك: «إن النبي على أيام مُقامه بمكة قبل الهجرة كان ينزل عليه الآياتُ التي فيها لِيْنٌ وحُسن معاشرة، فلما أُذن له في الهجرة، وصار إلى المدينة أُذن له في قتال المشركين وجهادهم والغلظة عليهم... فنسخ الجهادُ كلَّ آية ليِّنة »(55).

ومن المسائل التي اختار نسخُها ببراءة وآية السيف: تحريم القتال في الأشهر الخُرُم (٥٠٠)، والمعاهدات والمهادنات والمواثيق مع المشركين (٢٥٠)، وحجُّ المشركين

<sup>(52)</sup> أحكام القرآن للقشيري 1/ 522-523، 2/ 248-249،

المرجع السابق 1/ 368، وهو الاختيار 5، وانظر: الاختيار 4، وأحكام القرآن للقشري 1/ 329، 695-696، 2/ 272.

أحكام القرآن للقشيري 2/ 409-114، وانظر: الاختيار 1.

المرجع السابق 1/ 326.

انظر: المرجع السابق 1/ 329، 2/ 272، وهو الاختيار 4. (56)

<sup>(57)</sup> انظر: المرجع السابق 1/ 563-567.

عادل بن عبدالعزيز بن علي الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرٍ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

للبيت الحرام مُقَلِّدين أنفُسَهم أو هَدْيهم بشجر الحرم (٥٥٠).

فهو ممن توسَّع في القول بالمنسوخ بسورة براءة، وستتم مناقشة اختياراته تلك في مواضعها.

بَيْدَ أننا نجده مع ذلك يختار بقاءَ النهي عن قتل شيوخ الكفار ونسائهم وذراريهم، ويردُّ على من قال بنسخ ذلك بسورة براءة (١٠٠٠).

فمنهجه إذن: التوسُّع، لكن من غير شمولٍ لكل الآيات التي قيل إنها منسوخة ببراءة.

المبحث الخامس: أثر مذهبه الفقهي المالكي على اختياراته في الناسخ والمنسوخ:

رغم كون القشيري من أقطاب المدرسة المالكية بالعراق، إلا أنه لم يكن متعصّباً لمذهب مالك، ومن هنا فقد وافقه في بعض الاختيارات(١٠٠٠)، وخالفه في بعضها الآخر(١٠٠٠)، وهذا يدل على استقلاله بالاجتهاد والترجيح، وأن له نظره الثاقب.

المبحث السادس: تأثره بشيخه القاضي إسهاعيل بن إسحاق: تباين موقف القشيري من اختيارات شيخه القاضي إسهاعيل صاحب الكتاب الأصل، فأحياناً يوافق

شيخه القاضي إسهاعيل (وه)، وأحياناً يخالفه محاولاً التوفيق بين اختياره واختيار شيخه (وه)، وقد انفرد عن شيخه بالاختيار في مسائل أوردها القاضي إسهاعيل دون اختيار له فيها، منها: ترتيب نزول آيات تحريم الخمر (وه)، ونسخ التوارث بعقد الولاء والجلف والهجرة (وه).

وبقيةُ الاختيارات قد يكون لشيخه القاضي إسماعيل فيها قولٌ وقد لا يكون؛ نظراً لفقد الكتاب الأصل.

وعلى كل، فموافقة القشيري لشيخه إسهاعيل في تلك الاختيارات هي اختيارٌ للقشيري نفسه؛ إذ إنه لم يكن مجرد مختصر لكتاب شيخه، وإنها كان له نظره الثاقب واجتهاده، ولذا انفرد باختياراتٍ عن شيخه، وخالفه في أخرى.

# المبحث السابع: موافقته لجمهور المفسرين من عدمها:

لم يلتزم القشيريُّ قولَ جمهور المفسرين في جميع المسائل التي تناولها في الناسخ والمنسوخ، وإنها اختار ما رآه فيها راجحاً عنده، سواء وافق قول الجمهور (\*\*\*)، أو

<sup>(58)</sup> انظر: أحكام القرآن للقشيري 1/ 605.

<sup>(59)</sup> انظر: المرجع السابق 1/ 227-228، وهو الاختيار 3.

<sup>(60)</sup> انظر: الاختيار 2، وأحكام القرآن للقشيري 1/ 453-455، 459، 660–660، 661–660، 661–660، 719، 667–666، 661–660، 523–523.

<sup>(61)</sup> انظر: الاختيار 1، وأحكام القرآن للقشيري 1/ 563-567.

<sup>(62)</sup> انظر: أحكام القرآن للقشيري 2/ 409-411.

<sup>(63)</sup> انظر: المرجع السابق 1/227-228، وهو الاختيار 3.

 <sup>(64)</sup> انظر: أحكام القرآن للقاضي إساعيل، ص123-125،
 وأحكام القرآن للقشيري 1/ 956-696.

<sup>(65)</sup> انظر: أحكام القرآن للقاضي إساعيل، ص101-104، وأحكام القرآن للقشيري 1/522-523، 2/848-249. و22-523.

<sup>(66)</sup> انظر: الاختيارات 3، 4، 5، 6، وأحكام القرآن للقشيري 1/ 522-523، 2/ 248-249، 410-411، 522-523.

خالفه (٥٠)، وهذا دليل على استقلاله بالاجتهاد والنظر والترجيح، وهو مما يزيد من أهمية النظر في اختياراته ودراستها.

#### \* \* \*

# الفصل الثاني

دراسة اختيارات القشيري في النَّاسخ والمَنْسوخ

[(1)] قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ

الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعْرُوفِ

حَقًّا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ (البقرة: 180).

قال بكر القشيري: «والآية منسوخةٌ بآية المواريث، وقال رسول الله على: (لا وصيّة لوارث) الله على الله على الله الله على ال

فَفَرْضُ الله لا يجوز أن يُزادَ فيه ولا يُنقَص » ا.هـ (۱۰۰۰). دراسة الأقوال في الآية:

اختلف السلف في القول بنسخ هذه الآية أو إحكامها، وبيان الناسخ لها، على أقوال:

الأول: أنها منسوخةٌ بآية المواريث: ﴿ يُوصِيكُمُ اللّهُ فِي الْمُوارِيث: ﴿ يُوصِيكُمُ اللّهُ فِي اللّهِ اللّهِ عَظِ اللّهُ نَشِينِ ۚ ﴾ (النساء:11) ... الآيات، سواءٌ في حق الوالدين أو الأقربين، فالآية كلّها منسوخة. روي عن: عبدالله بن عمر الله عن عبدالله بن عباس الله عبر، وعلم الله وعلم الله والحسن البصري، وعكرمة مولى ابن عباس الله ويد بن وهذا أسلم (١٥)، وهو ما اختاره القشيري، وابن حزم (١٥)، وهذا

<sup>=1/232</sup> على تواتر هذا الحديث. وصححه الألباني. وتمام لفظ الحديث: (إن الله أعطى كلَّ ذي حقًّ ه، فلا وصية لوارث).

<sup>(69)</sup> أحكام القرآن للقشيري 1/ 168.

<sup>(70)</sup> أخرجه الطبري 3/131، وابن الجوزي في نواسخ القرآن 1/224.

<sup>(71)</sup> أخرجه أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص177، والطبري 3/ 131، والنحاس في الناسخ والمنسوخ 1/ 482، وابن الجوزي في نواسخ القرآن 1/ 221-222.

<sup>(72)</sup> أخرجه أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص178، والطبري 2/ 132، وابن الجوزي في نواسخ القرآن 1/ 225.

<sup>(73)</sup> أخرجها أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص177، والطبري 28/ 132، وابن الجوزي في نواسخ القرآن 1/ 224-225.

<sup>(74)</sup> أخرجه الطبري 3/131.

<sup>(75)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ له، ص24.

<sup>(67)</sup> انظر: الاختيارين 1، 2، وأحكام القرآن للقشيري 1/ 453-667) انظر: الاختيارين 1، 2، وأحكام القرآن للقشيري 1/ 663-667، 663-661، 660-663، 661-663، 720-719.

<sup>(68)</sup> روي هذا الحديث عن غير واحدٍ من الصحابة. فقد أخرجه أحمد في مسنده 29/ 210، 214، 210، ح17663، 17665، 17665، 17665، 214، 210، 200، ح17665، 17666، وأبو داود في سننه، كتاب الوصايا، باب ما جاء في الوصية للوارث، ص509، ح782، والترمذي، كتاب الوصايا، باب ما جاء لا وصية لوارث، ص478–479، ح7212، والنسائي، كتاب الوصايا، باب إبطال الوصية للوارث، ص567، ح760، 2121، 2120، والدارمي، كتاب الوصايا، باب الوصية للوارث 2/ 3641، والدارقطني في كتاب الوصايا، باب الوصايا 5/ 267–2680، ح7224-4000، من حديث: أبي أمامة الباهلي، وعمرو بن خارجة، وأنس بن مالك، حوابن عباس ك. وقد نص الإمام الشافعي في الرسالة، ص921، والأم 4/ 108، وكذا الجصاص في أحكام القرآن

عادل بن عبدالعزيز بن على الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْر القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

قولُ مَنْ لا يرى جواز نسخ السنة المتواترة للقرآن الكريم (76).

الثانى: أنها منسوخة بحديث: (لا وصية لوارث) في حق الوصية للوالدين، وبآية المواريث في حق الوصية للأقربين؛ وذلك لأن الله تعالى لما ذكر فَرْضَ الوالدين في آية المواريث قال بعده متصلاً به: ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بهَآ أُوۡ دَيۡنِ ﴾ (النساء:11)، فقد كان يجوز أن يُثبت لهما الفرضَ المذكور والوصيةَ معاً بنص القرآن، ومن هنا صار القول بنسخ الوصية للوالدين بآية المواريث فيه هذا الإشكال، فلزم القول بالنسخ لذلك بالسنة في حديث: (لا وصية **لوارث)؛** إذ لا إشكال فيه. واختار هذا بعضُ المفسرين (٢٦٠).

الثالث: أن الآية مُحُكَّمةٌ غير منسوخة، ولكن دخَلها التخصيص بآية المواريت؛ لأنها رَفعَتْ حكمَ بعضَ أفراد ما دلت علية آيةُ الوصية في حق الأقربين؛ لأن (الأقربين) يعمّ مَنْ يَرِثُ منهم ومَنْ لا يرث، فرَفعت آيةُ المواريث حُكمَ مَنْ يرث منهم بها عُيِّن له من الميراث، وبقى الآخَرُ الذي لا يرث على ما دلت عليه الآية الأولى

وطاوس بن كيسان (٥٠)، وسعيد بن المسيَّب، وعطاء، والزُّهري(٥٥)، ورواية عن مجاهد(٥١)، وعن الحسن البصري(٥٤)، إلا أنهم عبروا عن التخصيص بالنسخ، في اصطلاح المتقدمين، وليس مرادُهم معنى النسخ في اصطلاح المتأخرين.

في الوصية له.

قال ابن عباس على: كانت الوصية للوالدين والأقربين، فنَسخ من الوصية الوالدين، فجَعل لهما الميراث، وأثبت الوصية للأقربين الذين لا يرثون، ونَسخ منها كلَّ وارث.

روى هذا عن عبدالله بن عباس ﷺ، وقتادة (١٥٠)،

وقد حمَل ابنُ كثير ما رُوي عن طاوس وغيره من القول بنسخ الآية أن المراد به التخصيص، فقال: «لكن على قول هؤلاء لا يُسمَّى هذا نسخاً في اصطلاحنا المتأخر؛ لأن آية المواريث إنها رفعَتْ حكمَ بعض أفراد ما

<sup>(78)</sup> أخرجها الطبرى 3/ 128-130، وابن الجوزي في نواسخ القرآن 1/227.

<sup>(79)</sup> أخرجـه عبـدالرزاق في المـصنف 9/81-82، ح16426-16427، والطبري 3/ 127.

أخرجها عبدالرزاق في المصنف 9/ 82-83، ح16428-

<sup>(81)</sup> أخرجه ابن الجوزي في نواسخ القرآن 1/ 225.

أخرجه أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص178، والطبري 3/ 127، وابن الجوزي في نواسخ القرآن 1/ 227.

<sup>(76)</sup> انظر: الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه، لمكى بن أبي طالب،

انظر: المرجع السابق، ص141-142، ونسب هذا القول للإمام مالك، واختاره هبة الله المقري في الناسخ والمنسوخ، ص40، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن 3/ 99.

دلّ عليه عموم آية الوصاية...»(دقي،

واختار هذا القول جمهور المفسرين(١٤٥).

# الترجيح:

الذي يظهر لي - والله أعلم - هو رجحان القول الثالث، فلم تُنسخ آية الوصية كلها، وإنها وقع فيها تخصيصٌ بقَصْر الوصية على مَنْ لا يرث من الوالدين والأقربين، كها لو كان الأبُ مملوكاً أو كافراً، وإخراج الوارث منهم، لذا لم يُرفَع حكمها كليةً، حتى يقال إنها كلها منسوخة، وإنها العمل ببعض أحكامها قائم، ولا تضاد بينها وبين آية المواريث، يمنع اجتماع حكمها في آنٍ معاً، حتى يُقال بالنسخ.

قال أبو عُبَيْد (فَ): (فإلى هذا القول صارت السنة القائمة من رسول الله على وإليه انتهى قولُ العلماء وإجماعُهم في قديم الدهر وحديثه: أن الوصية للوارث لا

(83) تفسير القرآن العظيم 2/ 168.

تجوز، وكذلك أجمعوا على أنها جائزة للأقربين إذا لم يكونوا من أهل الميراث، ولو أوصى لغير قريبٍ عمن لا يرث جاز "وعلى هذا القول اجتمعت العلماء من أهل الحجاز، وتهامة، والعراق، والشام، ومصر، وغيرهم، منهم: مالك، وسفيان، والأوزاعي، والليث، وجميع أهل الآثار والرأي، وهو القول المعمول به عندنا: أن الوصية جائزة للناس كلهم، ما خلا الورثة خاصة، والأصل في هذا قول النبي على: (لا وصية لوارث)... فقد تبيّن أنه حين خصّ أهل الميراث بالمنع منها قد أطلقها لمن وراءهم من العالمين، (١٠٠٠)...

وقال الطبري: «وإذ كان في نسخ ذلك الحكم تنازعٌ بين أهل العلم، لم يكن لنا القضاء عليه بأنه منسوخ إلا بحجة يجب التسليم لها؛ إذ كان غير مستحيل اجتماعٌ حكم هذه الآية وحكم آية المواريث في حالٍ واحدةٍ على صحةٍ، بغير مدافعة حكم إحداهما حكم الأخرى، وكان الناسخ والمنسوخ هما المعْنيان اللذان لا يجوز اجتماعٌ حكمهما على صحةٍ في حالٍ واحدةٍ؛ لنفى أحدهما صاحبه»(ت».

ومن القواعد المقررة عند علماء التفسير: أن «القول بالإحكام مقدم على القول بالنسخ»، كما أن «الأصل عدم النسخ»، و «لا تصح دعوى النسخ في آية

<sup>(84)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد، ص178-180، وجامع البيان 3/ 161، والناسخ والمنسوخ للنحاس 1/ 485، وأحكام القرآن للجصاص 3/33، والناسخ والمنسوخ لابن العربي 2/ 168.

<sup>(85)</sup> هو: أبو عُبيد القاسم بن سلام البغدادي، إمام في القراءات والتفسير واللغة، أخذ القراءة عن الكسائي، وأخذ عنه أحمد بن حنبل، والبخاري. له: «غريب القرآن»، و«الناسخ والمنسوخ»، و«القراءات». ت: 224هـ. (انظر: تاريخ بغداد للخطيب البغدادي 12/104-412، رقم 6868، وطبقات المفسرين للداودي، ص255-250، رقم 411).

<sup>(86)</sup> الناسخ والمنسوخ، ص178–180.

<sup>(87)</sup> جامع البيان 3/161.

<sup>(88)</sup> قواعد التفسير لخالد السبت 2/ 337:

من كتاب الله إلا إذا صح التصريح بنسخها (١٥٥).

وأيضاً: الذي يظهر لي والله أعلم: أن القول الأول داخل في الثالث، فتعبير السلف فيه بالنسخ إنها هو على اصطلاحهم المتقدم، الذي يعمُّ كلَّ رفع وتغيير وارد في حكم الآية، سواء برفعه كله أو بعضه، وليس على الاصطلاح المتأخر. فلا تنافي بينه وبين القول الثالث؛ وذلك لأن الوصية للوالدين والأقربين باقية لمن لا يرث منهم، أما الوارثون منهم فلا تجوز لهم الوصية مع الإرث، وهذا في اصطلاح السلف يسمّى نسخاً؛ لأن فيه رفعاً لجزء من حكم الآية، وعند المتأخرين يسمى تخصيصاً.

والوصية لغير الوارث مستحبةٌ غير واجبة، وقد سُئل إبراهيم النخعي عن ذلك فقال: مات النبي في ولم يُوصِ، وأوصى أبو بكر هن، أيُّ ذلك فعلت فحسَن (٥٠٠). ونحوه عن عامر الشعبي (١٥٠):

أما القول الثاني فيُجاب عنه بجوابين:

1- أن الحديث المذكور إنها هو بيانٌ وتفسيرٌ لآية

المواريث، وليس من باب التشريع المبتدأ؛ لأنه قال في أوله: «إن الله أعطى كلَّ ذي حقِّ حقَّه، فلا وصية لوارث»، فإعطاءُ كلِّ ذي حق حقَّه إنها هو في آيات المواريث، فأصبح الحديث تبعاً للآية.

2- أن الجمع بين الميراث والوصية للوالدين الذي قد يتوهم من قوله تعالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِى بِهَآ الذي قد يتوهم من قوله تعالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِى بِهَآ أَوْ دَيْنٍ ۗ ﴾ (النساء:11) غير مراد؛ لأن الوصية هنا هي لغير الوارث، كها نص عليه الحديث، فهو إذن بيان وتفسير لذلك كله.

وعليه، فإن اختيار القشيري بنسخ آية الوصية كلها غير دقيق، وإنها وقع فيها تخصيص، وقد خالف في ذلك مذهب مالك، والجمهور، وأما ما ذهب إليه من كون الحديث مبيِّنٌ لحكم الآية وليس هو الناسخ، فصواب. والله أعلم.

[(2)] قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَفَدَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينِ ۖ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ ۚ ﴾ (البقرة:184).

اختار بكر القشيري أنها منسوخة في حق الصحيح المقيم، فيجب عليه الصيام، وكذا هي منسوخة في حق الشيخ والشيخة إذا عجزا عن الصيام، فلا قضاء عليها ولا إطعام، وكذا الحامل والمرضع إن خافتا على نَفْسَيها وليس على ولدَيْها. قال: «اختُلف فيها، فقال بعضهم: منسوخة، وقال بعضهم: غير منسوخة»، ثم قال: «إن الله أوجب الصيام لشهر رمضان على كل قادر،

<sup>(89)</sup> قواعد الترجيح لحسين الحربي 1/17.

<sup>(90)</sup> أخرجه عبدالرزاق في المصنف، كتاب الوصايا، باب في وجوب الوصية 9/ 57، ح16332، والطبري 3/ 134.

<sup>(91)</sup> أخرجه عبدالرزاق في المصنف، الموضع السابق، ح16329.

<sup>(92)</sup> انظر: الإجماع لابن المنذر 1/ 74، والإفصاح لابن هبيرة 2/ 70، والمغني لابن قدامة 6/ 201 -حيث حكوا الإجماع على ذلك-، والناسخ والمنسوخ لابن العربي 2/ 18-19، والجامع لأحكام القرآن 3/ 94.

فمن عجز من شيخ وشيخةٍ لا يرجو ثُوْبَ القوة التي يقدر بها على القضاء فلا صيام له ولا كفارة؛ إذ يقول الله عز من قائل: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَج ۚ ﴾ (الحج: 78)، فمَن سقط عنه فلا بَدَل عليه. ومَن رأى الإطعام بالآية المنسوخة فإنها رآه بقول الله في إثرها: ﴿ فَمَن تَطَوَّعَ خَيِّرًا فَهُو خَيِّرٌ لَّهُو ۚ ﴾ (البقرة:184)، وما فعله أنسُ بنُ مالك وغيرُه فإنها قالوه وفعلوه على وجه طلب الفضل... وليس من اليُسر تكليفُ مَنْ لم يُطِقْ ولا يُرجَى له حالُ الإطاقة... فكيف يُقال لمن لا يُطيق: وأن تصوم خيرٌ لك؟... وأوجب الله على مَن كان مريضاً أو مسافراً فأفطر: القضاءَ، وذلك ظاهر الآية التي أجمع الناسُ فيها أنها ثابتة غير منسوخة، قوله: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِيُّ أُنزلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيَّنَتِ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانَ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ۗ ﴾ (البقرة:185) ... الآية. والحَبْلُ مرضٌ من الأمراض، وإفطار الحُبْلي من أجل نفسها ومرضها وعجزها فعليها القضاء ولا إطعام عليها، إلا أن تكون قويةً على الصوم، وإنها تخاف على ولدها، وإفطارها حينئذٍ من أجل غيرها، فهذه تقضى وتطعم. والمرضع فإفطارها من أجل غيرها؛ لئلا ينقطع درُّها، ويضرّ ذلك بولدها - وإن كان الضعف يعتريها - فعليها القضاء والإطعام» ا. هـ (دو).

# دراسة الأقوال في الآية:

اختلف السلف في القول بنسخ هذه الآية أو إحكامها، على أقوال:

الأول: أنها منسوخةٌ بقوله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أُنزلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانَ ۚ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ۗ وَمَن كَانَ مَريضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنَ أَيَّامٍ أُخَرَ ۗ ﴾ (البقرة:185)، واستدلوا لذلك بها روي عن عبدالله بن عباس ﷺ قال في هذه الآية: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ لِفِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ (البقرة:184): كانت الإطاقة أن الرجل والمرأة كان يصبح صائماً صحيحاً، ثم إن شاء أفطر وأطعم لذلك مسكيناً، فنسخَتْها هذه الآية: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ (البقرة:185)(١٥). وعن سلمة بن الأكوع 🍩 قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَفَدَّيَّةٌ طَعَامُ مِسْكِين ﴾ (البقرة:184) كان من أراد منا أن يفطر ويفتدي فعل، حتى نزلت التي بعدها فنسخَتْها: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ (البقرة:185) ووواه عبدالرحمن بن أبي ليلي عن عددٍ من الصحابة عن عددٍ من الصحابة أصحابنا أن رسول الله على لما قدم عليهم المدينةً...

<sup>(94)</sup> أخرجه أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص48، والطبري 3/ 128-130، وابن الجوزي في نواسخ القرآن 1/ 227.

<sup>(95)</sup> أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب التفسير، باب ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّيْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ (البقرة: 185)، ص766، ح4506.

<sup>(93)</sup> أحكام القرآن للقشيري 1/ 185-186.

# عادل بن عبدالعزيز بن علي الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرِ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

فذكره (۱۰۰۰). وكذا روي ذلك عن عبدالله بن عمر الله الله وعلقمة بن قيس، وعكرمة، والحسن البصري، والشعبي، والضحاك بن قيس، وعبدالرحمن بن أبي ليلي (۱۰۰۰). واختاره جمهور المفسرين (۱۰۰۰).

الثاني: أنها مُحكمةٌ غير منسوخة، وإنها وقع فيها التخصيص، فيُقصَر حكمُها في حق الحامل والمرضع إذا كانتا مُطِيْقتَين للصيام، لكنها أفطرتا خوفاً على ولديها، فعليها فديةٌ طعامُ مسكين، وخرج من حكم الآية كلُّ من: 1- الصحيح المقيم، فيجب عليه الصيام. 2- الشيخ الكبير والشيخة إذا كانا لا يطيقان الصيام، فلا قضاء عليها ولا كفارة. 3- الحامل والمرضع إذا أفطرتا خوفاً على نَفْسَيها وليس ولدَيْها، فعليها القضاء

دون الإطعام؛ لأنها كالمريض. وهذا اختيار القشيري.

وروي عن ابن عباس أنه رأى أمَّ ولدٍ له حاملاً أو مرضعاً، فقال: أنتِ بمنزلة الذي لا يطيقه، عليكِ أن تُطْعمي مكان كل يومٍ مسكيناً، ولا صوم عليكِ. ونحوه عن ابن عمر (١٠٠٠).

الثالث: أنها مُحُكمة غير منسوخة، ولا تخصيص فيها، وإنها معنى الإطاقة فيها: أنهم يَتَجَشَّمون الصيام ويتكلَّفونه ويعجزون عنه ولا يُطِيقونه بيسر، بل فيه عُسْر ومشقة عليهم، فهو كالطَّوْقُ والقِلادةِ في أعناقهم، كالشيخ الكبير والعجوز، فيفطران ويطعهان عن كل يوم مسكيناً، ولا قضاء عليهها.

واحتجوا لذلك بقراءة: (يُطَوَّقُونَهُ)(١١١) الدالة على

<sup>(96)</sup> أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، بـاب كيف الأذان؟ ص94، ح506، والطبري 3/ 159، 162. وصححه الألباني.

<sup>(97)</sup> أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب التفسير، باب ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ (البقرة:185)، ص766، ح757.

<sup>(98)</sup> أخرجها أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص48-49، والطبري 3/ 162-163، 166.

<sup>(99)</sup> انظر: جامع البيان 3/ 178-180، والناسخ والمنسوخ للنحاس 1/ 494-502، وأحكام القرآن للجصاص 1/ 842-642، والناسخ والمنسوخ لعبدالقاهر البغدادي، ص28، والإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه، ص149، والناسخ والمنسوخ لابن حزم، ص26، ولابن العربي 2/ 20-22، ونواسخ القرآن لابن الجوزي 1/ 245، وقلائد المرجان في الناسخ والمنسوخ من القرآن لمرعي الكرمي، ص143،

<sup>(100)</sup> أخرجهما الطبري 3/170-171، وابن أبي حاتم في تفسيره 1/307.

وعائشة والمعيد بن المسيب، ومجاهد، وسعيد بن جبير، وعائشة وسعيد بن المسيب، ومجاهد، وسعيد بن جبير، وغيرهم. أخرجها البخاري في صحيحه، كتاب التفسير، باب قوله تعالى: ﴿ أَيَّامًا مَّعْدُودَتٍ ۚ فَمَن كَانَ مِنكُم مّريضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ۚ ﴾ (البقرة:184) ...الآية، ص76، ح504، وعبدالرزاق في مصنفه 4/122-222، رقم وابن أبي داود في كتاب المصاحف، ص221، رقم552. وأوردها ابن جني في المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات وأوردها ابن جني في الكشف والبيان 1/252، والزخشري في الكشاف 1/251، والزخشري في الكشاف 1/251، والزخشري في الكشاف 1/251، والزخشري في الكشاف 1/251، وابن خالويه في مختصر شواذ القرآن،

هذا المعنى. وقراءة: (يَطَّوَّقُونه)، وأصلها: يَتَطَوَّقُونه، فأُدغمت التاء في الطاء (١٠٥٠). والقراءتان شاذّتان مخالفتان لرسم المصحف.

روي عن ابن عباس ققال: (وعلى الذين يُطَوَّقُونَه فديةٌ طعامُ مسكين): ليست بمنسوخة، هو الشيخ الكبير والمرأة الكبيرة لا يستطيعان أن يصوما، فيُطْعهان مكان كل يوم مسكيناً (103).

وعن معاذ بن جبل على حديث طويل - في حديث طويل - قال:... فأنزل الله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَلَدَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرًا فَهُو عَنْ شَاء أَن يفطر ويطعم فكان مَنْ شاء أَن يفطر ويطعم

=ص19، والكرماني في شواذ القرآن واختلاف المصاحف 111/1. وانظر: معجم قراءات الصحابة للموافي البيلي 118، ومعجم القراءات القرآنية لأجمد مختار وعبدالعال مكرم 1/ 285.

(102) قرأ بها: ابن عباس، وعائشة وطاوس، ومجاهد، وعكرمة، وعمرو بن دينار. أوردها ابن جني في المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات 1/ 118، والثعلبي في الكشف والبيان 1/ 257، والزخشري في الكشاف 1/ 226، وابن خالويه في ختصر شواذ القرآن، ص 19، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن 3/ 144، وأبو حيان في البحر المحيط 2/ 14، والسمين الحلبي في الـدر المحون 2/ 272. وانظر: معجم قراءات الصحابة 1/ 69، ومعجم القراءات القرآنية 1/ 285.

(103) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب التفسير، باب قوله تعالى: ﴿ أَيَّامًا مَّعْدُودَاتٍ فَهَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنَ أَيَّامٍ أُخَرٌّ ﴾ (البقرة:184) ...الآية، ص766، ح756.

مكان كل يوم مسكيناً أجزأه ذلك، فأنزل الله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ (البقرة:185)، فثبت مريضًا أوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ (البقرة:185)، فثبت الصيام على مَنْ شهد الشهر، وعلى المسافر أن يقضي، وثبت الطعام للشيخ الكبير والعجوز اللذَيْن لا يستطيعان الصوم (۱۰۵).

وعن محمد بن شهاب الزُّهري قال: فلها أوجب الله وَ عَلَى مَنْ شهد الشهر الصيامَ ممن كان صحيحاً يُطِيقه، وضع عنه الفِدْية، وكان على مَنْ كان مريضاً أو على سفرٍ عدةٌ من أيامٍ أُخر، وبقيت الفدية للكبير الذي لا يُطيق الصيام، والذي يعرض له العطش. ونحوه عن عكرمة (١٥٠٠)، وسعيد بن المسيب، وسعيد بن جبير، وطاوس، وقتادة، وعلقمة، وعطاء بن أبي رباح (١٥٠٠).

وكان أنس بن مالك عن حين كبر وعجز عن الصيام قبل موته يجمع نحواً من ثلاثهائة مسكين فيطعمهم (١٠٠٠). وكذا فعل قَيْسُ بن السائب، وأبو العالية

<sup>(104)</sup> أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، بـاب كيـف الأذان؟ ص95، ح507، والطبري 3/161. وصححه الألباني.

<sup>(105)</sup> أخرجها أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص51.

<sup>(106)</sup> أخرجها عبدالرزاق في المصنف، كتاب الصيام، باب الشيخ الكبير 162/221-163، 168، الكبير 162/224-221، والطيبري 3/162-163، 178.

<sup>(107)</sup> أخرجه عبدالرزاق في المصنف، كتاب الصيام، باب الشيخ=

عادل بن عبدالعزيز بن علي الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرٍ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

الرِّيَاحي حين كبرا(١٥٥). الترجيح:

الذي يظهر لي - والله أعلم - هو الجمع بين الأقوال الثلاثة، وعدم وجود تعارض بينها، فالآية وقع فيها التخصيص دون النسخ التام، فأصبح حكمها قاصراً على الشيخ والعجوز العاجزين عن الصوم، والحامل والمرضع إن خافتا على ولدَيْهما وليس نفْسَيْهما، فيفطرون ويطعمون عن كل يوم مسكيناً.

أما ما ورد عن السلف في القول الأول فهو بمعنى النسخ في اصطلاحهم المتقدم، الذي يعمُّ كلَّ رفع وتغيير وارد في حكم الآية، سواء برفعه كله أو بعضه، فيتضمن التخصيص، وليس على الاصطلاح المتأخر. فلا تعارض بينه وبين القولين الآخرَين. قال القرطبي: «والقول الأول صحيح أيضاً، إلا أنه يحتمل أن يكون النسخ هناك بمعنى التخصيص، فكثيراً ما يطلق المتقدمون النسخ بمعناه»(١٥٠٠).

والقول الثالث بعدم نسخها، لا يعارض ما ذكرته؛ لأن حكم الآية باقي في الأحوالِ المذكورة.

ومن هنا رُويت الأقوال الثلاثة عن ابن عباس هنا رُويت بينها. وإلى هذا الجمع ذهب بعض المفسرين (١١٥).

إلا أن ما اختاره القشيري من عدم وجوب الإطعام على الشيخ والعجوز ليس براجح؛ لأمور:

2- مخالفته لما نصّت عليه القراءتان الأُخْرَيان: (يُطَوَّقُونه) (يَطَّوَّقونه). ومن القواعد المقررة عند علماء التفسير: أنه «يُعمَل بالقراءة الشاذة إذا صح سندها، تنزيلاً لها منزلة خبر الآحاد»(۱۱۱).

5- أن الله تعالى حين فَرض الصيام جَعَل له بدلاً واجباً مثله على كل مَنْ حال بينه وبين الصيام العجزُ، وهو الفدية، كما جعل التيمم بدلاً عن الطهور واجباً على كل مَنْ أَعْوَزه الماء، وجعل الإيماء بدلاً من الركوع والسجود على من لم يقدر عليهما(١١٠).

4- أن القول بوجوب الإطعام هو قول

<sup>=</sup>الكبير 4/ 220، ح7570، وأبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص61. وأورده مالك بلاغاً في الموطأ، كتاب الصيام، باب فدية من أفطر في رمضان من علة 1/ 412-413.

<sup>(108)</sup> أخرجهما أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص62.

<sup>(109)</sup> الجامع لأحكام القرآن 3/ 147.

<sup>(110)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد، ص53-72، والجامع لأحكام القرآن 3/ 147، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير 2/ 178.

<sup>(111)</sup> قواعد التفسير 1/92.

<sup>(112)</sup> الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد، ص65.

الجمهور، فقد قال به أبو حنيفة، والشافعي، وأحمد (١١١).

وهو في هذا موافق لمذهب مالك، الذي نصّ على استحباب الإطعام في حق الشيخ والعجوز العاجزَيْن عن الصيام، قال: «لا أرى ذلك واجباً، وأحبُّ إليَّ أن يفعله إذا كان قوياً عليه (١١١٠).

أما ما اختاره القشيري من وقوع التخصيص في الآية، وعدم نسخ كل أحكامها فهو الصواب، وقد خالف فيه الجمهور. والله أعلم.

[(3)] قوله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَنتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوٓا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ (البقرة:190).

قال بكر القشيري: «هذه الآية – والله أعلم – تُوجِبُ تَرْكَ قتل الذراري، والنساء، والشيخ الفاني، ومعنى قوله: ژچژ: اقتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم، ولا تقتلوا مَنْ لا فضل فيه لقتالكم، ألا تراه ﷺ قال: رْإِبَ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ى رْ، فكان هذا مانعاً من قتلهم... قال زيد بن أسلم: هذه الآية منعَتْ من قتال مَنْ له عهد، وأُمِر أن يقاتل مَنْ لا عهد له، ثم نسخ ذلك بقوله:

﴿ وَقَتِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَآفَّةً ﴾ (التوبة:36)، وقوله: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَّبَ ٱلرَّقَابِ ﴾ (محمد:4)(١١٥). قال القاضي إسماعيل: إنها أذن الله - تبارك وتعالى - للنبي في القتال بعد قدومه المدينة، ثم أمره بالقتال على أحوالٍ كانت، فكان يُؤمر فيها بعينها، فمنها والله أعلم هذه الآية التي ذكرناها وغيرها، ثم نسخ ذلك كله، وأمر بقتال المشركين كافة، وقتال أهل الكتاب.

قال القاضي: فقد يجوز أن يكون كما ذكره إسهاعيل، ويدخل في معناه ما قدمنا ذكرَه» ا.هـ (١١١٥).

دراسة الأقوال في الآية:

اختلف السلف في القول بنسخ هذه الآية أو إحكامها، على قولين:

الأول: أنها منسوخةٌ بقوله: ﴿ وَقَاتِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَأَفَّةً ﴾ (التوبة:36)، وبأول سورة براءة. وذلك أن هذه الآية فيها الأمر للمسلمين بقتال مَن قاتلهم، والكفّ عمن كفّ عنهم، ثم نُسخت بالأمر بقتال المشركين كافةً. روي ذلك عن: زيد بن أسلم، وابنه عبدالرحمن، والربيع بن أنس(١١٦)، وأبي العالية الرياحي(١١١). وهو اختيار

<sup>(115)</sup> أخرجه بنحوه الطبري 3/ 290، والنحاس في الناسخ (113) انظر: الأم للشافعي 2/ 103-104، ومختصر المزني، ص58، وأحكام القرآن للجصاص 1/ 249-250، والاستذكار

لابن عبدالبر 10/ 216، والمغنى لابن قدامة 4/ 395،.

<sup>(114)</sup> الموطأ، كتاب الصيام، باب فدية من أفطر في رمضان من علة

والمنسوخ 1/ 516.

<sup>(116)</sup> أحكام القرآن للقشيري 1/ 227-228.

<sup>(117)</sup> تقدم تخريج رواية زيد، وأما رواية ابنه والربيع فقد أخرجهما الطبري 3/ 289–290.

<sup>(118)</sup> أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره 1/ 325، ح 1719.

# عادل بن عبدالعزيز بن علي الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرٍ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

القاضي إسهاعيل بن إسحاق، وبعض المفسرين (١١١٠).

الثاني: أنها مُحُكَمة غير منسوخة، فالنهي عن الاعتداء باقٍ في حق النساء والذراري والشيوخ والرُّهبان ونحوهم ممن لم يقاتل المسلمين، أما مَنْ قاتل المسلمين فيقاتلونه، وهو ما نص عليه أول الآية: ﴿ وَقَنتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَتِلُونَكُمْ ﴾ (البقرة:190). روي ذلك عن: ابن عباس هي، وعمر بن عبدالعزيز، ومجاهد وهو اختيار القشيري، وعليه جمهور المفسرين (121).

# الترجيح:

الذي يظهر لي - والله أعلم - هو الجمع بين القولين، وعدم وجود تعارض بينهما؛ لأن حكم الآية باق، وقد نصّت عليه أدلة من السنة، منها: ما رواه ابن عمر

(نا رسول الله الله معن مغازيه امرأة مقتولة، فكرة ذلك، ونهى عن قتل النساء والصبيان (دد).

والقول الأول محمول على التخصيص، لكن عبّر عنه السلف بالنسخ على اصطلاحهم، والتخصيص إنها هو في أول الآية: ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ ﴾ (البقرة:190)، على تأويل: قاتلوا مَنْ بدأ بقتالكم واعتدى عليكم، وكفُّوا عمن لم يقاتلكم ولم يَعْتَدِ عليكم، وهو (جهاد الدَّفْع)، فكان هذا في أول تشريع الجهاد، وكان رسول الله ﷺ يقاتل مَنْ قاتله، ويكفُّ عمن كفَّ عنه، ثم شرع الله تعالى بعد ذلك (جهاد الطُّلب)، حال قوة المسلمين، بأن يبادروا بدعوة الكفار إلى الإسلام، فإن لم يقبلوا به دفعوا الجزية، وإلا فالقتال. فعلى هذا يحمل العموم والخصوص في أول الآية، فيشمل حكمُها: مَنْ تمت دعوته للإسلام فلم يقبل ولم يدفع الجزية، وتكون بمعنى قوله: ﴿ وَقَاتِلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ كَآفَّةً كَمَا يُقَتِلُونَكُمْ كَأَفَّةً ﴾ (التوبة:36). أما آخرها فمُحْكم ثابت، ويكون الاعتداء المنهى عنه شاملاً لمن أدى الجزية أيضاً (123).

<sup>(119)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ لهبة الله المقـري، ص44، ولعبـدالقاهر البغدادي، ص31، وقلائد المرجان في الناسخ والمنسوخ مـن القرآن، لمرعي الحنبلي، ص144.

<sup>(120)</sup> أخرجها الطبري 3/ 290-291، وابن أبي حاتم في تفسيره 1/ 325، ح1720، 1721.

<sup>(121)</sup> انظر: جامع البيان 3/291-292، والناسخ والمنسوخ للنحاس 1/517، ولابن حزم، ص27، وأحكام القرآن للنحاص 1/353، والإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه، ص156، وأحكام القرآن لابن العربي 1/102، ونواسخ القرآن لابن الجوزي 1/242، وصفوة الراسخ في علم المنسوخ والناسخ لمحمد الموصلي، ص55، والجامع لأحكام القرآن 8/25-240، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير 2/412، والنسخ في القرآن الكريم لمصطفى زيد 2/ 164.

<sup>(122)</sup> أخرجه البخاري، كتاب الجهاد، باب قتل الصبيان في الحرب، و122، 3015، 3014، وباب قتل النساء في الحرب، ص498، ح3014، 277، ومسلم، كتاب الجهاد، ص772، ح774.

<sup>(123)</sup> انظر: جامع البيان 3/ 292، والناسخ والمنسوخ للنحاس 1/ 518، وأحكام القرآن لابن العربي 1/ 102، وتفسير القرآن=

قال مكي بن أبي طالب (الوعن ابن عباس) وعمر بن عبدالعزيز، ومجاهد: أن الآية مُحكمة غير منسوخة، لكنها مخصوصة في النهي عن قتل الصبيان، والنساء، والشيخ الفاني، ومن ألقى السَّلَم وكفَّ يده (125).

وهذا هو ما وجه به القشيري قولَ شيخه القاضي إسماعيل بالنسخ، محاولاً الجمع بينه وبين القول بإحكام الآية، وأنه لا تعارض بينها.

وعليه، فاختيار القشيري صحيح، ووافق فيه الجمهور، وتوجيهه لقول شيخه القاضي إسهاعيل صحيح أيضاً. والله أعلم.

[(4)] قوله تعالى: ﴿ يَسْفَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ۖ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَكُفْرُ بِهِ عَالَلَ فِيهِ كَبِيرٌ ۖ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَكُفْرُ بِهِ وَٱلْفِتْنَةُ وَٱلْفِتْنَةُ وَٱلْفِتْنَةُ أَكْبَرُ عِندَ ٱللَّهِ ۚ وَٱلْفِتْنَةُ أَكْبَرُ عِندَ ٱللَّهِ ۚ وَٱلْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ ٱلْقَتْلُ ﴾ (البقرة: 217).

قال بكر القشيري: «كانوا قد نُهوا عن القتال في

=العظيم لابن كثير 2/ 214.

(124) هو: أبو محمد مكي بن أبي طالب حَمُّوش القيسي، إمام في القراءات والتفسير والعربية، وألف كثيراً في علوم القرآن، له: تفسير "الهداية إلى بلوغ النهاية»، و"الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه»، و"الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها»، ت: 437هـ بقرطبة. (انظر: معرفة القراء الكبار للذهبي محرفة القراء الكبار للذهبي ص: 527-527 رقم 473، وطبقات المفسرين للداودي، ص: 521-522، رقم 643).

(125) الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه، ص156.

الشهور الحُرُم، ثم نُسخ ذلك بقوله: ﴿ وَقَسِلُوا الشهور الحُرُم، ثم نُسخ ذلك بقوله: ﴿ وَقَسِلُوا اللهِ اللهُ اللهُ وَ التوبة:36)، وإنها أُمر بالقتال بعد الهجرة، وكان ينزل عليه الأمرُ بعد الأمر » ا.هـ (120).

# دراسة الأقوال في الآية:

اختلف السلف في القول بنسخ هذه الآية أو إحكامها، على قولين:

الأول: أنها منسوخة، وابتداءُ القتال في الأشهر الحُرُم مباح، روي ذلك عن: علي هند (۱۲۰۰، وابن عباس في، وقتادة (۱۲۰۰، وسعید بن المسیّب، وسلیمان بن یسار (۱۲۰۰، وعطاء بن مَیْسرة، والزُّهري، وسفیان الثوري (۱۲۰۰، واختاره القشیري، وجمهور المفسرین (۱۲۰۰).

<sup>(126)</sup> أحكام القرآن للقشيري 1/ 329، 2/ 272.

<sup>(127)</sup> أورده ابن الجوزي في نواسخ القرآن 1/ 270.

<sup>(128)</sup> أخرجهما النحاس في الناسخ والمنسوخ 1/ 536-537.

<sup>(129)</sup> أخرجهما أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص166.

<sup>(130)</sup> أخرجها الطبري 3/ 663، وابن أبي حاتم في تفسيره 2/ 384، ح2023، 2/ 385، ح2025.

<sup>(131)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد، ص166، وجامع البيان \$2,460، والناسخ والمنسوخ للنحاس 1/ 538–539، ولهبة الله المقري، ص46، ولابن حزم، ص28، وأحكام القرآن للجصاص 1/ 440، والإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه، ص160، والناسخ والمنسوخ لابن العربي 2/ 27، وصفوة الراسخ في علم المنسوخ والناسخ، ص58، وقلائد المرجان، ص446،

# عادل بن عبدالعزيز بن علي الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرٍ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

# ومما استدلوا به:

1- أن بيعة الرضوان كانت في ذي القعدة، سنة ست، وهو من الأشهر الحرم، وهي بيعةٌ على أن يُناجز قريشاً ويحاربهم حين بلغه مقتل عثمان ، حتى رجع عثمان ، وجرى صلحُ الحديبية.

2- أن غزوة حنين والطائف كانتا في شوال وبعض ذي القعدة، سنة ثمان، وهو من الأشر الحُرُّم.

فلو كان القتال في الأشهر الحرم محرماً كان الله البعد الناس عن فعله.

وذلك كله كان بعد نزول الآية؛ إذ إنها نزلت في رجب من السنة الثانية للهجرة، فهي منسوخة(١٤٥٠).

الثاني: أنها مُحكمة، فلا يجوز ابتداءُ القتال في الأشهر الحُرُم، وإنها الجائز المدافعةُ إذا بدأ العدو بالقتال. روي ذلك عن مجاهد، وعطاء بن أبي رباح، وكان يحلف على ذلك واختاره بعض المفسرين (١٤٥٠).

ومما استلوا به لذلك: ما رواه جابر بن عبدالله قال: لم يكن رسول الله قال يغزو في الشهر الحرام، الا أن يُغْزَى، أو يُغْزَوا، فإذا حضر ذاك أقام حتى ينسلخ (ووور).

# الترجيح:

الذي يظهر لي - والله أعلم - هو رجحان القول الثاني؛ لقوة دليله، وأما ما استدل به أصحاب القول الأول فيُجاب عنه: بأن بيعة الرضوان كانت إثر خوف النبي من اعتداء قريش على عثمان وقتلهم إياه، فهم الذين ابتدؤوا القتال ومنعوا المسلمين من المسجد الحرام. وأما غزوة حنين والطائف فقد ابتدأتا قبل ذي القعدة، واستمر القتال حتى دخل الشهر، حيث فرّت فلول المشركين وتحصّنت بالطائف، فحاصرهم فلول المشركين وتحصّنت بالطائف، فحاصرهم وهذا لا يعارض حديث جابر الشائق الذي قال فيه: "حتى وهذا لا يعارض حديث جابر الشائق الذي قال فيه: "حتى ذلك أقام حتى ينسلخ» أي: ينتهي من قتاله ذلك

وحديث جابر ﴿ إِنَّهَ إِنَّهَ قَالُهُ بَعْدُ وَفَاهُ النَّبِي ﴾ فهو مبيِّنٌ لما استقر عليه الأمر في ذلك.

<sup>(132)</sup> انظر: جامع البيان 3/ 664، والناسخ والمنسوخ للنحاس 1/ 538-539، ولابن العربي 2/ 27.

<sup>(133)</sup> أخرجهما أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص165، والطبري 3/ 663، وابن أبي حاتم في تفسيره 2/ 384، ح2023.

<sup>(134)</sup> انظر: زاد المعاد لابن القيم 3/143، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير 2/219، وتيسير الكريم الرحمن لابن سعدي، ص70، وتفسير القرآن الكريم لابن عثيمين - سورة البقرة 8/45-55، والنسخ في القرآن الكريم لمصطفى زيد 2/281-184.

<sup>(135)</sup> أخرجـه أحمـد 22/ 438، ح 14583، 23/ 60، ح 14713، والطبري 3/ 649، وصححه ابـن كثـير في تفسيره 2/ 219، ومحققو المسند على شرط مسلم.

<sup>(136)</sup> انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير 2/ 219، وتفسير القرآن الكريم لابن عثيمين - سورة البقرة 3/ 54-55.

كما أن القول بإحكام الآية لا يعارض آية السيف: ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشْهُرُ ٱلْحُرُمُ فَٱقْتُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُمْ وَاقْتُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُمْ وَاقْتُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُمْ وَٱقْتُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ كَآفَةً ﴿ (التوبة:55) ولا قوله تعالى: ﴿ وَقَتِلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ كَآفَةً ﴾ (التوبة:36) ولا قوله تعالى: ﴿ وَقَتِلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ كَآفَةً ﴾ (التوبة:36) ولا تعارف الآيتين عامين في كل الأزمنة والأمكنة، بينها آية الأشهر الحرم خاصة بالمنع عن القتال فيها، ولا تعارض بين خاص وعام، (فالعام لا ينسخ الخاص باتفاق) (دون).

ومن أعظم مزايا الأشهر الحُرُّم: تحريم ابتداء القتال فها(۱۶۶).

وعليه، فإن اختيار القشيري في الآية ليس هو الراجح، وقد وافق فيه الجمهور. والله أعلم.

[(5)] قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا وَصِيَّةً لِلْأَزْوَاجِهِم مَّتَعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ أَ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْرَ فِي أَنفُسِهِرِ ... مِن مَّعْرُوفٍ ﴾ (البقرة: 240).

قال بكر القشيري: «وأما قوله: ﴿ مَّتَعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ ۚ ﴾ (البقرة:240)، فمنسوخةٌ بإجماع بقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُوّا جًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشُرًا ﴾ (البقرة:234)» ا.هـ (١٤٥٠).

## دراسة الأقوال في الآية:

اختلف السلف في القول بنسخ هذه الآية أو إحكامها، على قولين:

الأول: أنها منسوخة، فكانت عدة المتوفى عنها زوجها حولاً كاملاً، لها فيها حقُّ النفقة والسكنى، شم نُسخت إلى أربعة أشهر وعشراً، أو وضع الحمل. روي ذلك عن: ابن عباس المناهم وعمراً، ومجاهد (۱۲۰۱)، وعطاء بن أبي رباح، وعكرمة، والحسن البصري، وقتادة، وإبراهيم النخعي، والربيع بن أنس، والضحاك، وعبدالرحمن بن زيد بن أسلم، وإساعيل السدي (۱۶۰۱). وهو اختيار القيميري، وجمهور المفسرين (۱۶۰۱)، وحكى بعضهم

<sup>(137)</sup> الجامع لأحكام القرآن 3/ 423.

<sup>(138)</sup> تيسير الكريم الرحمن، ص97.

<sup>(139)</sup> أحكام القرآن للقشيري 1/368.

<sup>(140)</sup> أخرجه أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص111، والطبري 4/ 4/ 40، واورده البخاري معلقاً، كتاب التفسير، باب قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَنَّهُم وَعَثْمَراً ﴾ (البقرة:234)، ص770، ح4531.

<sup>(141)</sup> أورده ابسن أبي حاتم في تفسيره 2/ 451، عقب ح 2390، وابن عبدالبر في الاستذكار 18/ 227 بلا إسناد، قال مجاهد: (وصية لأزواجهم) سكنى الحول، ثم نُسخ. وهذا مخالف لما ثبت عن مجاهد في القول الثاني.

<sup>(142)</sup> أخرجها الطبري 4/ 400-405، والنحاس في الناسخ والمنسوخ 2/ 71.

<sup>(143)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد، ص111-111، وجامع البيان 4/ 406، والناسخ والمنسوخ للنحاس 2/ 70، ولهبة الله المقري، ص55، وأحكام القرآن للجصاص 1/ 564-565، والناسخ والإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه، ص182-184، والناسخ والمنسوخ لابن حزم، ص29، ولابن العربي 2/ 52، ونواسخ=

### عادل بن عبدالعزيز بن على الجليفي: النَّاسِخُ والمُنسوخُ عند بَكْرِ القُشيريُّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

الإجماعَ عليه(١٤٩).

#### ومما استدلوا به:

1- ما رَوَته أم سلمة، وأم حبيبة، وزينب بنت جحش - رضي الله عنهن - أن امرأة أتت النبي فذكرَتْ أن ابنة لها توفي عنها زوجُها، واشتكت عينها، فقي تريد أن تَكْحِلَها، فقال رسول الله في: (لا تكتحل، قد كانت إحداكُنَّ في الجاهلية تمكث في شر تكتحل، قد كانت إحداكُنَّ في الجاهلية تمكث في شر أخلاسِها، أو شرّ بيتها، ثم ترمي بالبَعرة عند رأس الحول، فلا، حتى تمضي أربعة أشهر وعشرٌ). فسئلت زينب: وما رَمْيُها بالبعرة؟ فقالت: كانت المرأة في الجاهلية إذا توفي عنها زوجُها لبست شرّ ثيابها، وعمَدَتْ إلى شرّ بيتٍ لها فجلست فيه سنةً، ولم تمسّ طيباً ولا شيئاً، فإذا مرّت سنة فجلست ورمَتْ ببعرةٍ من ورائها، تقول: إن الذي صنعَتْ خرجت ورَمَتْ ببعرةٍ من ورائها، تقول: إن الذي صنعَتْ بنفسها من قعودها سنةً أهون عليها من بعرةٍ، ثم تُراجع بغدُ ماكانت عليه من طيبٍ أو غيره (١٩٠٥).

= القرآن 1/ 293-296، والجامع لأحكام القرآن 4/ 203-205، وصفوة الراسخ في علم المنسوخ والناسخ، ص65، وقلائد المرجان، ص51، وفتح القدير 1/ 259، والنسخ في

(144) منهم: الجصاص في أحكام القرآن 1/ 565، ومكي في الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه، ص 183، وابن عبدالبر في الاستذكار 81/ 225، وابن حرم في الإحكام في أصول الأحكام 4/ 505، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن 4/ 205.

القرآن العظيم لعبدالرحمن المطرودي، ص88.

(145) أخرجه البخاري، كتاب الطلاق، باب تحد المتوفى عنها أربعة أشهر وعشراً، ص559، ح5335، وباب الكحل للحادة،=

2- عن عبدالله بن الزبير عقال: قلت لعثمان بن عفان عن: ﴿ وَاللَّذِينَ يُتَوَفُّورْ نَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُوّ جَا وَصِيَّةً لِّأَزْوَّ جِهِم مَّتَنعًا إِلَى الْمَوْلِ عَيْرَ إِخْرَاجٍ مَّ (البقرة:240)، قد نسَخَتْها الآيةُ الأخرى، فلِمَ تكتبها؟ أو تَدَعها؟ قال: يا ابن أخي، لا أغيّر شيئاً منه مِنْ مكانه (۱۹۵).

الثاني: أنها محُكمةٌ غير منسوخة، وتُحمل على الاستحباب، فأوصى الله تعالى أهلَ الميت بزوجة ميتهم أن يبقوها في مسكنها ويمتعوها بالنفقة حولاً كاملاً؟ جبراً لخاطرها، وبرّاً بميّتهم، فإن رغبت أقامت في وصيتها ذلك الحول، وإن أحبت الخروج عنها فلا حرج عليها. أما التربُّص أربعة اشهر وعشراً، أو بوضع الحمل، فهو على سبيل التحتيم عليها. روي ذلك عن: عاهد(١٩٠٠)، واختاره بعض المفسرين(١٩٠٥).

<sup>=</sup> ص 953، ح 338، وكتاب الطب، باب الإثمد والكحل من الرمد، ص 1009، ح 5706، ومسلم، كتاب الطلاق، ص 645-646، ح 1488، 1489.

<sup>(146)</sup> أخرجه البخاري، كتاب التفسير، باب قوله: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَعَنْمَراً ۚ ﴾ (البقرة:234)، ويَذَرُونَ أَزْوَجًا يَكَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً ۗ ﴾ (البقرة:234)، ص75، ح658، وباب قوله: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا ﴾ (البقرة:234)، ص771، ح654.

<sup>(147)</sup> أخرجه البخاري، كتاب التفسير، باب قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفِّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَ جَا يَكَبَّصَنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرِ وَعَشَّراً ﴾ (البقرة:234)، وكتاب الطلاق، باب قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَ جَا ﴾ (البقرة:234)، ص954، ح5344.

<sup>(148)</sup> انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير 2/411، وتيسير الكريم=

## الترجيح:

الذي يظهر لي - والله أعلم - هو رجحان القول الأول؛ لقوة أدلتهم، وصراحتها، ودلالة السنة النبوية الصحيحة عليه، كما أنه موافق لسياق الآيات وظاهرها، وهو رأي جمهور الأمة من السلف والخلف.

ومن القواعد المقررة عند أهل العلم: "إذا ثبت الحديثُ وكان نصًا في تفسير الآية، فلا يُصار إلى غيره (١٤٠٠)، و "إذا عُرف التفسيرُ من جهة النبي فلا حاجة إلى قول مَنْ بعده (١٥٥٠)، و "إذا ثبت الحديث وكان في معنى أحد الأقوال، فهو مرجِّحٌ له على ما خالفه (١٥٥١).

أما القول الثاني فمرجوح؛ لأمور:

1 - ضعف أدلته.

2- أنه لا يخلو من تكلُّف في صَرْف معنى الوصية في آية التربُّص حولاً إلى الاستحباب؛ لأن ظاهر السياق يدل على الفَرْض والوجوب: ﴿ وَصِيَّةً لِّا زُوْجِهِم مَّتَنعًا إلى الْمَوْفِ عَيْرَ إِخْرَاجٍ ۚ ﴾ (البقرة:240)، أي: يوصيهم الله وصيةً، كما في قوله: ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَندِكُمْ اللهُ فِي أَوْلَندِكُمْ اللهُ فِي أَوْلَندِكُمْ اللهُ فِي أَلِنساء:11)، وقوله: ﴿ وَصِيَّةً مِّنَ اللهِ أَهِ (النساء:11)، وقوله: ﴿ وَصِيَّةً مِّنَ اللهِ أَهِ (النساء:12)، أو:

عليهم أن يُوصُوا وصيةً (١٥٤)، وهذا قد نُسخ.

3 شذوذ قول مجاهد فيه عن قول الصحابة والتابعين ومَنْ بعدهم من أهل العلم.

4- رُوي عن مجاهد خلافُه مثل ما عليه الناس، وهذا قد يرتفع به الخلاف بين السلف في ثبوت النسخ.

وعليه، فإن اختيار القشيري صحيح، وعليه الجمهور، وحكايته للإجماع فيه محتملة. والله أعلم.

[(6)] قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِيَ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُبْدُواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخَفُوهُ يُحَاسِبَكُم بِهِ ٱللَّهُ ۗ فَيَغَفِرُ لِمَن يَشَآءُ ۗ ﴾ (البقرة:284).

قال بكر القشيري: «نزلَتْ على مَنْ كان قبلنا فأَبُوها فألزِمُوها، فلما نزلت على النبي جَنِع أَصحابُه منها كجزع مَنْ تقدمهم، فاسْتكانُوا لها مِنَّةً مِنَ الله عليهم، فقال النبي عنه: (قولوا: سمعنا وأطعنا، غفرانك ربنا وإليك المصير)، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ اَمَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَن بِاللّهِ وَمَلَيْكِتِهِ وَكُتُبِه وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِه وَمَلَيْكِتِه وَكُتُبِه وَرُسُلِه لَا نُفرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِه وَمَلَيْكَتِه وَكُتُبِه وَرُسُلِه لَا نُفرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِه وَمَلَيْكَ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمُصِيرُ (البقرة: 285)، ثم أنزل: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱلللهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَها لَهَا (البقرة: وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتْ وَبَنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ

<sup>=</sup>الرحمن، ص106، والنسخ في القرآن الكريم لمصطفى زيد 2/ 312.

<sup>(149)</sup> قواعد الترجيح عند المفسرين 1/191.

<sup>(150)</sup> قواعد التفسير 1/ 149.

<sup>(151)</sup> قواعد الترجيح عند المفسرين 1/206.

<sup>(152)</sup> انظر: جامع البيان 4/ 397-398، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير 3/ 411.

## عادل بن عبدالعزيز بن علي الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرِ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

مِن قَبَلِنَا ﴾ (البقرة:286)، وقال الله وَ الله عنا نبيّنا ها الله وقل الله وقل الله وقل الله وما أتته الأمم، وهو الخطأ والنسيان، وما أراده الإنسان بقلبه ولم يفعله، فألزِموه، ورَفَعَه عنا، فلم نُلزَم إلا ما عملنا، دون ما حدثنا به أنفُسَنا، وذلك من نعم الله التي لا يؤدّى شكرُها، والحمد لله كما هو أهله» ا.هـ (١٤٠٠).

## دراسة الأقوال في الآية:

اختلف السلف في القول بنسخ هذه الآية أو إحكامها، على قولين:

الأول: أنها منسوخة، فلا تؤاخَذ هذه الأمة بحديث النفس، ما لم تتكلم أو تعمل به. روي ذلك عن: ابن عمر هنده النفقة هنده النفقة هنده وابن مسعود هنه،

وابن عباس هن، ومجاهد، والحسن البصري، وسعيد بن جبير، وقتادة، وإبراهيم النخعي، والشعبي، ومحمد بن سيرين، ومقاتل بن حيان، وعبدالرحمن بن زيد بن أسلم، والسُّدِّي (٢٤٠٠)، واختاره القشيري، وبعض المفسرين (١٤٥٠).

#### ومما استدلوا به:

1 - قوله عنه: (إن الله تجاوز لأمتي ما حدَّثَتْ به نَفْسَها، ما لم تتكلم أو تعمل به) (۱۶۰۰).

2 – قوله عليه: (قال الله على: إذا هَمَّ عبدي بسيئةٍ فلا تكتبوها عليه، فإن عملها فاكتبوها سيئةً، وإذا همَّ بحسَنةٍ فلم يعملها فاكتبوها حسنةً، فإن عملها فاكتبوها عشم أ)(١٥٠٠).

<sup>=</sup>ضعيف؛ للانقطاع بين قتادة وعائشة. وهو مخالف لما روي عن عائشة في القول الثاني.

<sup>(157)</sup> أخرجها أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص202-206، والطبري 5/ 130-138، وابن الجوزي في نواسخ القرآن 1/ 308-315.

<sup>(158)</sup> انظر: الناسخ والمنسوخ لهبة الله المقري، ص58، ولعبدالقاهر البغدادي، ص99، ولابن حزم، ص30، ولابن العربي 2/ 54-58، وفتح القدير 1/ 305.

<sup>(159)</sup> أخرجه البخاري، كتاب الطلاق، باب الطلاق في الإغلاق و الإغلاق و الكره، ص942، ح526، وفي مواضع أُخَر، ومسلم، كتاب الإيان، ص67، ح201، 202 من حديث أبي هريرة ...

<sup>(160)</sup> أخرجه البخاري، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّلُواْ كَانَمَ ٱللَّهِ ۚ ﴾ (الفتح:15)، ص1292،=

<sup>(153)</sup> أخرج هذا الحديث بطوله: مسلم، كتاب الإيهان، ص67، ح99-199، من حديث أبي هريرة وابن عباس ، وفيه: «فلها فعلوا ذلك نسخها الله تعالى فأنزل: ﴿لَا يُكِلِفُ ٱلللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتْ رُبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَا أَوْ أَسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتْ رُبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأُنَا ﴾ (البقرة: 286). وأخرجه الترمذي، كتاب التفسير، باب ومن سورة البقرة، ص 169، ح 2990 من حديث علي .

<sup>(154)</sup> أحكام القرآن للقشيري 1/421-422، 745-746، وفي النقل تقديم وتأخير مراعاة للسياق.

<sup>(155)</sup> أخرجه البخاري، كتاب التفسير، باب ﴿ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِيَ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ ٱللَّهُ ۗ ﴾ (البقرة:284)، ص772-773، ح4546، 4546.

<sup>(156)</sup> أخرجه الطبري 5/ 138 من طريق قتادة عنها، وإسناده=

فهاذان نصَّان مفسِّران صريحان صحيحان للآية بعدم المؤاخذة على حديث النفس.

الثاني: أنها مُحُكمة، ولا تعارض بينها وبين الآية التي تَلَتْها، واختلفوا في تأويلها على قولين:

أ- أنها في كتمان الشهادة أو إقامتها؛ لأنها جاءت بعد قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكْتُمُواْ ٱلشَّهَادَةَ ۚ وَمَن يَكَتُمُهَا فَإِنَّهُۥ وَالْبَعْرَةُ وَمَن يَكَتُمُهَا فَإِنَّهُۥ وَالْبَعْرَةُ وَمَن يَكَتُمُهَا فَإِنَّهُۥ وَالْبَعْرَةُ وَالْبَعْرِينَ عَن ابن عباس عباس عباس وعكرمة، والشعبي (۱۵۱). واختراه بعض المفسرين (۱۵۱).

ب- أن محاسبة الله للعباد على ما أخفوه في أنفسهم تكون لأهل الشرك والرَّيب والنفاق، أما المؤمنون فيَعْلمها الله عنهم، غير أنه يغفرها لهم، ويكفّرها عنهم بها يصيبهم به من مصائب الدنيا. روي عن ابن عباس هي، والربيع بن أنس (قاد). واختاره بعض المفسرين (قاد).

= ح7501، من حديث أبي هريرة ﴿ وأخرجه مسلم، كتاب الإيمان، ص68-69، ح203-208 من حديث أبي هريرة ﴿ وَابِن عِباس ﴾ .

- (161) أخرجها أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص203، والطبري 5/ 129-130، وابن الجوزي في نواسخ القرآن 1/ 318.
- (162) انظر: جمامع البيمان 5/ 128، والإيمضاح لناسخ القرآن ومنسوخه، ص200،.
- (163) أخرجهما أبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص205، والطبري 5/ 139-140، وابس أبي حاتم في تفسيره 2/ 572-573، ح705، 3058.
- (164) انظر: جامع البيان 5/ 143–147، والإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه، ص200 (جامعان بينه وبين نزولها في كتهان=

## واستدلوا له بها يلي:

1 - أن ذلك في معنى قوله تعالى: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِتَبُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَنوَيْلَتَنَا مَالِ هَنذَا ٱلْكِتَبُ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلَهَا وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِراً وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ (الكهف: 49)(دور).

2 حديث عائشة ﴿ أَنَهَا سُئلَتُ عن هذه الآية، وعن قوله تعالى: ﴿ مَن يَعْمَلَ سُوءًا سُجُزَ بِهِ ﴾ الآية، وعن قوله تعالى: ﴿ مَن يَعْمَلَ سُوءًا سُجُزَ بِهِ ﴾ (النساء:123)، فقالت: سألتُ رسولَ الله ﷺ عنها فقال: (هذه مُتابعةُ الله العبدَ فيها يُصاب من مصيبةٍ، أو حُمَّى، أو يُشاكُ من شوكةٍ في نفسه، وأهله، وماله، حتى إنه لَيضَعُ يُشاكُ من شوكةٍ في نفسه، وأهله، وماله، حتى إنه لَيضَعُ البضاعة في كفّه فيفقدها، فيفزَعُ لذلك، حتى يخرُج التَّبْرُ الأحمرُ من الكِيْرِ) (١١٠٠).

الشهادة، فهي عندهما مُحكَمة وتحتمل المعنيين)، والناسخ والمنسسوح للنحاس 2/ 123-124، وأحكام القرآن للجصاص 1/ 732، والمحرر الوجيز لابن عطية، ص266، ومجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية 11/101-106، وفتح الباري لابن حجر 8/ 207، والنسخ في القرآن الكريم لمصطفى زيد 2/ 119-122، والنسخ في القرآن العظيم للمطرودي، ص90.

(165) انظر: جامع البيان 5/ 144.

(166) أخرجه أحمد 43/ 29، ح25835، والترمذي، كتاب التفسير، باب ومن سورة البقرة، ص169، ح1991، وأبو عبيد في الناسخ والمنسوخ، ص206، والطبري 5/ 143، وفي إسناده: علي بن زيد بن جدعان: ضعيف. (تقريب التهذيب لابن حجر، ص696، رقم 4768). وضعفه الترمذي، وابن كثير في تفسيره=

## عادل بن عبدالعزيز بن علي الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرِ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

3- أن الآية من الأخبار، وهي لا يقع فيها ناسخ ولا منسوخ؛ لأن نَسْخَها يستلزم تكذيبَها، فالله تعالى أخبرنا أنه كاسب مَنْ يُبْدي شيئاً أو يخفيه، فمُحال أن يخبر بضدّه (۱۵۶۰).

## الترجيح:

الذي يظهر لي - والله أعلم - هو رجحان القول الأول؛ لقوة أدلتهم، وصراحتها، وثبوتها في الصحيحين، ودلالة السنة النبوية الصحيحة الصريحة على النسخ، ومن القواعد المقررة عند أهل العلم: "إذا ثبت الحديث وكان نصًا في تفسير الآية، فلا يُصار إلى غيره" و"إذا عُرف التفسيرُ من جهة النبي فلا حاجة إلى قول مَنْ بعده" و"إذا ثبت الحديث وكان في معنى أحد بعده" فهو مرجِّحٌ له على ما خالفه" (200).

كما أنه موافق لسياق الآيات وظاهرها، وهو رأي جمهور السلف.

## أما القول الثاني فمرجوح؛ لأمور:

1- أنه لا يخلو من تكلُّفٍ في بيان معنى الآية - كما سيأتي -.

=2/ 520، والألباني، ومحققو مسند أحمد.

(167) الناسخ والمنسوخ للنحاس 2/ 120، وأحكام القرآن للجصاص 1/ 732، والمحرر الوجيز، ص266،

(168) قواعد الترجيح عند المفسرين 1/191.

(169) قواعد التفسير 1/ 149.

(170) قواعد الترجيح عند المفسرين 1/ 206.

2- ضعفُ حديث عائشة، فلا يستوي مع ما ثبت في الصحيحين.

3 - روي عن ابن عباس ثلاثة أقوال، أقواها إسناداً ما في الصحيح: أنها منسوخة، فهو المعوّل عليه.

4- يجاب عمن خصص الآية بكتهان الشهادة: بأن لفظ الآية عام، فلا يخصّصه ذكرُ الشهادة في الآية السابقة لها، فهو تخصيص بلا مخصص (۱۲۱۰).

5- يجاب عمن استدل بقوله قوله تعالى: ﴿ وَوُضِعَ الْكِتَبُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَنوَيْلَتَنَا مَالِ هَنذَا ٱلْكِتَبُ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلهَا مَالِ هَنذَا ٱلْكِتَبُ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا أُ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ ووَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا أُ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ (الكهف:49): بأن الآية عن إحصاء الله تعالى لصغائر الذنوب والأعمال وكبائرها، بنص الآية نفسها: ﴿ وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا أُ ﴾، وليست في ما حدثوا أنفسهم به ولم يعملوه (٢٠٠٠).

6- يجاب عمن اعترض بكون الآية من الأخبار التي لا يقع فيها نسخ: بأن الآية ليست خبراً محضاً، وإنها هي تشريعٌ وبيانٌ من الله تعالى لحُكمِهِ في ما أسرّه العبادُ وما أعلنوه، فيدخل فيها النسخ؛ لدخول الخبر فيها في المخبر عنه، وهو التشريع والحُكم، والأحكام يقع فيها النسخ بالإجماع، وهذه منها، ومما يثبت ذلك: قولُ النبي

<sup>(171)</sup> فتح القدير 1/305.

<sup>(172)</sup> جامع البيان 5/ 144.

كل الصحابة حين فزعوا منها: (قولوا: سمعنا وأطعنا، غفرانك ربنا وإليك المصير)، وهذا إنها يكون في الأمر والنهى من الأحكام (٢٠٠٠).

وعليه، فإن اختيار القشيري صحيح، وهو المتفق مع نصوص الكتاب والسنة وقول جمهور السلف. والله أعلم.

#### \* \* \*

#### الخاتمة

الحمد لله، وكفى، والصلاة والسلام على نبيه المصطفى، وآله وصحبه ومن اقتفى، وبعد:

فأحمد الله تعالى على تيسيره إتمامَ هذا البحث، وأسأله تعالى أن ينفع به.

وقد حوى هذا البحث مقدمة، وتمهيداً: أو جزتُ فيه تعريفاً بالإمام القشيري، والنسخ وأنواعه. وفصلين، أولهما: في بيان منهج القشيري في الناسخ والمنسوخ، وثانيهما: في دراسة اختياراته في الناسخ والمنسوخ من أول الفاتحة إلى آخر البقرة، ثم خاتمة للبحث.

ومن خلال هذا التجوال في منهج القشيري واختياراته في الناسخ والمنسوخ، فإن الباحث قد توصل إلى نتائج أهمها:

1- أهمية كتاب القشيري (أحكام القرآن)

(173) الناسخ والمنسوخ لابس العربي 2/ 54، وقلائد المرجان، ص154، والجامع لأحكام القرآن 4/ 488.

عموماً؛ لما يحويه من نفائس في علوم شتى، منها الناسخ والمنسوخ.

2 - عناية القشيري بالناسخ والمنسوخ، وما يتعلق بها من أحكام فقهية.

3- بلغ عدد اختيارات القشيري في الناسخ والمنسوخ: 31 اختياراً، منها 6 هي موضوع هذا البحث: من أول الفاتحة إلى آخر البقرة.

4- لم يلتزم القشيريُّ منهجاً مطَّرداً في إيراد الأقوال في مسائل الناسخ والمنسوخ، فقد يوردها مع أدلتها أحياناً، وربها أوردها دون أدلتها، وقد يكتفي بذكر الراجح لديه دون التعرُّض بالذكر لبقية الأقوال في تلك المسألة.

5- تفاوُت منهج القشيري في استدلاله لاختياراته، ومناقشته للمخالف فيها، حيث إنه يستدل ويناقش في بعضها، وفي أخرى يستدل دون مناقشة المخالف، وقد يقتصر على ذكر الراجح لديه، دون استدلال ولا مناقشة.

6 مذهب القشيري هو القول بعدم نسخ السُّنة:
 متواترةً أو آحاداً للقرآن الكريم، وهو الصواب.

7- توسَّع القشيري في الآيات المنسوخة بآية السيف وسورة براءة، إلا أنه لم يُعْمِل ذلك في كل الآيات الواردة في الترفُّق بالمشركين، ومن المسائل التي اختار نسخها: القتال في الأشهر الحُرُّم، والمعاهدات والمواثيق

### عادل بن عبدالعزيز بن على الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرِ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

والمهادنات مع المشركين، وحجِّ المشركين للبيت الحرام مُقلَّدين أَنفُسَهم أو هَدْيهم بشجر الحرم، كما أنه نفى نسخ آية السيف لتحريم قتل شيوخ المشركين ونسائهم وذراريهم.

8- ظهر أثر مذهبه الفقهي المالكي على بعض اختياراته في الناسخ والمنسوخ، كما في الاختيار (2)، فيما خالف المذهب في الاختيار (1)، وهذا يدل على استقلاله بالنظر والاجتهاد، وعدم تعصُّبه.

9- وافق القشيري قولَ شيخه القاضي إسهاعيل في بعض اختياراته، وخالفه في أخرى، منها: الاختيار (3)، وهذا يدل على استقلاله بالنظر والاجتهاد، وأنه لم يكن مجرد مختصر لكتاب شيخه، وبقية الاختيارات قد يكون لشيخه القاضي إسهاعيل فيها قول وقد لا يكون؛ نظراً لفقد الكتاب الأصل.

10 - وافق القشيريُّ قول الجمهور في الاختيارات (3، 4، 5، 6)، وخالفهم في الاختيارين (1، 2).

11 - ظهر للباحث صحة اختيار القشيري في 3 اختيارات هي (3، 5، 6)، بينها ظهر له عدم قوة اختياره في اختيار واحد هو (4)، كها أنه وافق القشيري في بعض اختياراته من جانب وخالفه من جانب آخر، وذلك في اختيارين هما (1، 2).

## أما أهم توصيات الباحث فهي:

1- المزيد من العناية بكتاب أحكام القرآن

للقشيري باعتباره أقدم كتاب كامل مطبوع في أحكام القرآن.

2- جمع اختيارات القاضي إسماعيل في الناسخ والمنسوخ، وموازنتها باختيارات القشيري، وقد قام الباحث بذلك في المواضع محل الدراسة فقط، والحاجة قائمة لزيدٍ من التوسع في ذلك.

وختاماً، فهذا جهدُ اللَّقلّ، فها كان منه صواباً فمن الله تعالى وحده، فله الحمد والشكر والثناء، وما كان خطأً فمن نفسي والشيطان، وأستغفر الله منه، إنه كان غفاراً.

سائلاً الله تعالى الكريم أن يعلمنا ما ينفعنا، وينفعنا بها علمنا، ويجعله حجةً لنا لا علينا.

والله أعلم، وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم تسليما كثيرا.

#### \* \* \*

#### فهرس المصادر والمراجع

الإبانة عن معاني القراءات. مكي بن أبي طالب القيسي، أبو محمد. تحقيق: د. محيي الدين رمضان. ط1، دمشق - سوريا: دار الغوثاني للدراسات القرآنية، 1427هـ.

إتحاف فضلاء البشر بالقراءات الأربعة عشر. البنا، أحمد بن محمد. تحقيق: د. شعبان محمد إسهاعيل. ط1، بيروت - لبنان: عالم الكتب، 1407هـ.

الإتقان في علوم القرآن. السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر. تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. ط1، بيروت لبنان: المكتبة العصرية، 1424هـ.

الإجماع. ابن المنذر، أبو بكر محمد بن إبراهيم النيسابوري. تحقيق: د. أبو حماد صغير أحمد. ط2، عجمان: مكتبة الفرقان، د.ت.

أحكام القرآن. ابن العربي، أبو بكر محمد بن عبدالله. تحقيق: علي محمد البجاوي، ط1، بيروت - لبنان: دار المعرفة، د.ت. أحكام القرآن. إساعيل بن إسحاق، أبو إسحاق الجهضمي المالكي. تحقيق: د. عامر حسن صبري. ط1، بيروت - لبنان: دار ابن حزم، 1426هـ.

أحكام القرآن. الجصاص، أبو بكر أحمد الرازي، راجعه: صدقي محمد جميل. ط1، بيروت - لبنان: دار الفكر، 1421هـ. أحكام القرآن. القشيري، القاضي أبو الفيضل بكر بين محمد بين العلاء البصري المالكي. تحقيق: د. نياصر بين محمد بين نياصر الدوسري (مين أول الكتياب، إلى آخير سورة الأعراف). رسالة دكتوراه. السعودية، كلية أصول الدين، جامعة الإمام محمد بين سعود الإسلامية. 1425 -

1426هـ.

أحكام القرآن. القشيري، القاضي أبو الفيضل بكر بين محمد بين العلاء البصري المالكي. تحقيق: د. نياصر بين محمد بين عبدالله الماجد (من أول سورة الأنفال، إلى آخر الكتباب). رسالة دكتوراه. السعودية، كلية أصول الدين، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية. 1425–1426هـ.

اختيارات الإمام بكر بن محمد بن العلاء القشيري في علوم القرآن، جمعًا ودراسة. الجليفي، عادل بن عبدالعزيز. رسالة ماجستير مقدمة لقسم الدراسات الإسلامية بجامعة الملك سعود، 1430هـ 1431هـ.

اختيارات بكر القشيري واستنباطاته في التفسير، جمعاً ودراسة. الجليفي، د. عادل بن عبدالعزيز. رسالة دكتوراه، مقدمة

لقسم القرآن وعلومه، بكلية أصول الدين، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، عام 1436-1437هـ.

الاستذكار الجامع لمذاهب فقهاء الأمصار وعلماء الأقطار فيها تضمنه الموطأ من معاني الرأي والآثار. ابن عبدالبر، أبو عمر يوسف بن عبدالله النمري. تحقيق: عبدالرزاق المهدي. ط1، بيروت - لبنان: دار إحياء التراث العربي،

أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن. الشنقيطي، محمد الأمين بن محمد المختار الجكني. إشراف: بكر بن عبد الله أبو زيد. ط1، مكة المكرمة: دار عالم الفوائد، 1426هـ.

إعراب القرآن. النحاس، أبو جعفر أحمد بن محمد. تحقيق: د. محمد أحمد قاسم. ط1، بيروت - لبنان: دار ومكتبة الهلال، 2004م.

الأعلام. الزركلي، خير الدين. ط5، بيروت - لبنان: دار العلم للملايين، 1980م.

الأم. الشافعي، الإمام أبو عبدالله محمد بن إدريس. خرج أحاديثه وعلق عليه: محمود ممطرجي. ط1، بيروت - لبنان: دار الكتب العلمية، توزيع: مكتبة عباس أحمد الباز، مكة المكرمة، 1413هـ.

إملاء ما مَنَّ به الرحمن من وجوه الإعراب والقراءات في جميع القرآن = التبيان في إعراب القرآن، د.ط، د.م: د.ن، د.ت. الإنباه على قبائل الرواة. ابن عبد البر، أبو عمرو يوسف بن عبد الله المالكي القرطبي. تحقيق: إبراهيم الأبياري. ط1، بيروت – لبنان: دار الكتاب العربي، 1415هـ.

الأنساب، السمعاني، أبو سعد عبدالكريم بن محمد التميمي. تقديم: محمد أحمد حلاق. ط1، بيروت - لبنان: دار إحياء التراث العربي، 1419هـ.

## عادل بن عبدالعزيز بن علي الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرٍ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

- الإنصاف في معرفة الراجع من الخلاف. المرداوي، أبو الحسن على بن سليان. تحقيق: د. عبدالله التركي (ضمن مجموع فيه أيضًا: المقنع لأبي محمد عبدالله بن قدامة، والشرح الكبير على مختصر الخرقي، لعبدالرحمن بن قدامة المقدسي). ط2، الرياض: دار عالم الكتب، 1426هـ.
- الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه. مكي بن أبي طالب القيسي. تحقيق: د. أحمد حسن فرحات. ط1، جدة: دار المنارة، 1406هـ.
- البحر المحيط. أبو حيان، محمد بن يوسف الأندلسي. تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وعلى محمد معوض وآخرين. ط1، بيروت - لبنان: دار الكتب العلمية، 1422هـ.
- البرهان في علوم القرآن. الزركشي، بدر الدين محمد بن عبدالله. تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. ط3، بيروت - لبنان: دار الفكر، 1408هـ.
- بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الأندلس. الضبي، أحمد بن يحيى. تحقيق: د. روحية عبد الرحمن السويفي. ط1، بيروت لبنان: دار الكتب العلمية، 1417هـ.
- تاريخ الإسلام. الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان. تحقيق: د. عمر عبدالسلام تدمري، ط3، بيروت - لبنان: دار الكتاب العربي، 1423هـ.
- تاريخ بغداد أو مدينة السلام. الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن على بن ثابت. تحقيق: مصطفى عبدالقادر عطا. ط2، بيروت لبنان: دار الكتب العلمية، 1425هـ.
- التبيان في إعراب القرآن، ويسمية بعضهم: (إملاء ما مَنَّ الرحمن من وجوه الإعراب والقراءات في جميع القرآن). العُكْبُري، أبو البقاء عبد الله بن الحسين. ط1، عان الأردن: بيت الأفكار الدولية، د.ت.

- التحرير والتنوير. ابن عاشور، محمد الطاهر. د.ط، تونس: دار سحنون، د.ت.
- ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعيان مذهب مالك. القاضي عياض، ابن موسى البستي. تحقيق: محمد بن شريفة وآخرين. د.ط، المغرب: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، د.ت.
- تفسير التستري. أبو محمد سهل بن عبدالله التستري. جمع وتعليق: محمد باسل عيون السود. ط2، بيروت لبنان: دار الكتب العلمية، 1428هـ.
- تفسير القرآن العظيم مسنداً عن رسول الله هو والصحابة والتابعين. ابن أبي حاتم، أبو محمد عبدالرحمن بن محمد الرازي. تحقيق: أسعد محمد الطيب. ط3، مكة المكرمة: مكتبة نزار مصطفى الباز، 1424هـ.
- تفسير القرآن العظيم. ابن كثير، أبو الفداء عماد الدين إسماعيل الدمشقي. تحقيق: مصطفى السيد وآخرين. ط1، الرياض: دار عالم الكتب، 1425هـ.
- تفسير القرآن الكريم. ابن عثيمين، محمد بن صالح. ط1، الدمام: دار ابن الجوزي، 1423هـ.
- التفسير الكبير (مفاتيح الغيب). الفخر الرازي، محمد بن عمر. تحقيق: عاد زكي البارودي. د.ط، القاهرة - مصر: المكتبة التوفيقية، 2003م.
- تقريب التهذيب. ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن على العسقلاني. تقيق: أبي الأشبال صغير أحمد الباكستاني. ط2، الرياض: دار العاصمة، 1423هـ.
- تهذيب التهذيب. ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي العسقلاني. تحقيق: إبراهيم الزيبق، وعادل مرشد. ط1، بيروت -لبنان: مؤسسة الرسالة، 1425هـ.

- تهذيب اللغة (معجم تهذيب اللغة). الأزهري، أبو منصور محمد بن أحمد. تحقيق: رياض زكي قاسم. ط1، بيروت -لبنان: دار المعرفة، 1422هـ.
- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان. ابن سعدي، عبدالرحمن بن ناصر. تحقيق: عبدالرحمن بن معلا اللويحق. ط1، بيروت - لبنان: مؤسسة الرسالة، 1420هـ.
- التيسير في القراءات السبع (كتاب التيسير في القراءات السبع). الداني، أبو عمرو عثمان بن سعيد. عناية: أوتويرتزل. ط2، بيروت - لبنان: دار الكتب العلمية، 1426هـ.
- جامع البيان عن تأويل آي القرآن. الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير. تحقيق: عبدالله بن عبدالمحسن التركي. ط1، الرياض: عالم الكتب، 1424هـ.
- الجامع لأحكام القرآن. القرطبي، أبو عبدالله محمد بن أحمد. تحقيق: عبدالله بن عبداللحسن التركي. ط1، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1427هـ.
- جذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلس. الحميدي، أبو عبدالله محمد بن أبي نصر فتوح. د.ط، القاهرة: الدار المصرية للتأليف والترجمة، 1966م.
- جمهرة أنساب العرب. ابن حزم، أبو محمد علي بن حزم الأندلسي. تحقيق: عبدالمنعم خليل إبراهيم. ط4، بيروت - لبنان: دار الكتب العلمية، 1428هـ.
- الحجة للقراء السبعة، أئمة الأمصار بالحجاز والعراق والشام الذين ذكرهم أبوبكر بن مجاهد. الفارسي، أبو علي الحسن بن أحمد. تحقيق: كامل مصطفى الهنداوي. ط1، بيروت لبنان: دار الكتب العلمية، 1421هـ.
- حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة. السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر. تحقيق: خليل منصور، ط1،

- بيروت لبنان: دار الكتب العلمية، 1418هـ.
- الدر المصون في علوم الكتاب المكنون. السمين الحلبي، أبو العباس أحمد بن يوسف بن محمد. تحقيق: د. أحمد بن محمد الخراط. ط2، دمشق: سوريا: دار القلم، 1424هـ.
- الدر المنثور في التفسير بالمأثور. السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر. تحقيق: نجدت نجيب. ط1، بيروت - لبنان: دار إحياء التراث العربي، 1421هـ.
- الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب. ابن فرحون، إبراهيم بن نورالدين المالكي. تحقيق: مأمون محيي الدين الجنان. ط1، بيروت لبنان: دار الكتب العلمية، 1417هـ.
- رموز الكنوز في تفسير الكتاب العزيز. الرسعني، عز الدين أبو محمد عبدالرازق بن رزق الله الحنبلي. تحقيق: أ. د. عبدالملك بن دهيش. ط1، مكة المكرمة: مكتبة الأسدي، 1429هـ.
- زاد المسير في علم التفسير. ابن الجوزي، أبو الفرج عبدالرحمن بن على بن محمد. ط1، بيروت لبنان: دار إحياء التراث العربي، 1423هـ.
- السبعة في القراءات. ابن مجاهد، أبو بكر أحمد بن موسى البغدادي. تحقيق: د. شوقي ضيف. ط3، القاهرة - مصر: دار المعارف، د.ت.
- سنن أبي داود، سليهان بن الأشعث السجستاني. تعليق: محمد ناصر الدين الألباني. ط2، الرياض: مكتبة المعارف، 1427هـ. سنن الترمذي، أبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة. تعليق: محمد ناصر الدين الألباني. ط1، الرياض: مكتبة المعارف، 1427هـ.
- سنن النسائي، أبي عبدالرحمن أحمد بن شعيب. تعليق: محمد ناصر

## عادل بن عبدالعزيز بن علي الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرِ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

- الدين الألباني. ط1، الرياض: مكتبة المعارف، 1427هـ. سنن سعيد بن منصور. تحقيق: د. سعد بن عبدالله الحميد. ط2، الرياض: دار الصميعي، 1420هـ.
- سير أعلام النبلاء. الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان. تحقيق: شعيب الأرناؤوط وأخرين. ط4، بيروت - لبنان: مؤسسة الرسالة، 1406هـ.
- الـشامل في حـدود وتعريفات مـصطلحات علـم أصول الفقـه. النملـة، د. عبـدالكريم بـن عـلي. ط1، الريـاض: مكتبـة الرشد، 1430هـ.
- شذرات النهب في أخبار من ذهب. ابن العهاد، أبو الفلاح عبدالحي بن أحمد الحنبلي. د.ط، بيروت لبنان: دار إحياء التراث العربي، د.ت.
- صحيح ابن حبان، محمد بن حبان البستي، بترتيب الأمير علاء الدين علي بن بلبان الفارسي المسمى (الإحسان بترتيب صحيح ابن حبان). تحقيق: شعيب الأرناؤوط. ط3، بيروت لبنان: مؤسسة الرسالة، 1418هـ.
- صحيح البخاري. البخاري، أبي عبدالله محمد بن إسماعيل. ط2، الرياض: دار السلام، 1419هـ.
- صحيح مسلم. مسلم، ابن الحجاج القشيري النيسابوري أبي الحسين. ط1، الرياض: دار السلام، 1419هـ.
- صفوة الراسخ في علم المنسوخ والناسخ. شعلة، أبو عبدالله شمس الدين محمد بن أحمد الموصلي. تحقيق: د. محمد بن صالح البراك. ط1، الدمام: دار ابن الجوزي، 1420هـ.
- طبقات المفسرين. الأدنه وي، أحمد بن محمد. تحقيق: سليمان بن صالح الخزي. ط1، المدينة المنورة: مكتبة العلوم والحكم، 1417هـ.
- طبقات المفسرين. الداودي، محمد بن علي. تحقيق: عبدالسلام

- عبدالمعين. ط1، بيروت لبنان: دار الكتب العلمية، 1422هـ.
- طبقات المفسرين. السيوطي، عبدالرحمن بن أبي بكر. تحقيق: علي محمد عمر. تصوير عن ط1، الفجالة مصر: مطبعة الحضارة العربية، 1396هـ.
- العبر في خبر من غبر. الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان. تحقيق: محمد السعيد بن بسيوني زغلول. ط1، بيروت لبنان: دار الكتب العلمية، د.ت.
- العين. الفراهيدي، أبو عبدالرحمن الخليل بن أحمد. ط2، بيروت -لبنان: دار إحياء التراث العربي، 1426هـ.
- فتح الباري بشرح صحيح البخاري. ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي العسقلاني. تصحيح وتعليق: الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز. ترقيم: محمد فؤاد عبد الباقي. ط1، القاهرة: المكتبة السلفية، تصوير: مكتبة الرياض الحديثة، د.ت.
- فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير.

  الشوكاني، محمد بن علي. د.ط، بيروت لبنان: دار
  المعرفة، د.ت، تصوير: دار عام الكتب: الرياض، توزيع:
  وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد
  بالسعودية، 1424هـ.
- قلائد المرجان في الناسخ والمنسوخ من القرآن. الكرمي، مرعي بن يوسف الحنبلي. تحقيق: د. سامي عطا حسن. ط1، الكويت: دار غراس، 1429هـ.
- قواعد الترجيح عند المفسرين، دارسة نظرية تطبيقية. الحربي، د. حسين بن علي. ط1، الرياض: دار القاسم، 1417هـ. قواعد التفسير، جمعاً ودراسة. السبت، د. خالد بن عثمان. ط1، القاهرة مصر: دار ابن عفان، 1426هـ.

الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل. الزنخشري، محمود بن عمر. ضبط: مصطفى حسين أحمد. د.ط، بيروت - لبنان: دار الكتاب العربي، د.ت.

الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججها. أبو محمد مكي بن أبي طالب القيسي. تحقيق: د. محيي الدين رمضان. ط5، بيروت - لبنان: مؤسسة الرسالة، 1418هـ.

الكُليَّاتُ القرآنيةُ وأثرُها في التفسير عند بكر القشيري. الجليفي، د. عادل بن عبدالعزيز. بحث منشور بمجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بدمنهور، العدد 6، الجزء 1، 2021م.

اللباب في تهذيب الأنساب. ابن الأثير، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد الجزري. تحقيق: عبد اللطيف حسن عبدالرحمن. ط1، بيروت - لبنان: دار الكتب العلمية، 1420هـ.

لسان العرب. ابن منظور، أبو الفضل محمد بن مكرم المصري. ط3، بيروت - لبنان: دار صادر، 2004م.

لسان الميزان. ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي العسقلاني. تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض وآخرين. ط1، بيروت - لبنان: دار الكتب العلمية، 1416هـ.

المبسوط في القراءات العشر. ابن مهران، أبو بكر أحمد بن الحسين الأصبهاني. تحقيق: جمال الدين محمد شرف، ط1، طنطا- مصر: دار الصحابة، 1424هـ.

مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية. جمع وترتيب: الشيخ/ عبدالرحمن بن قاسم وابنه محمد. ط1، على نفقة الملك فهد

بن عبدالعزيز آل سعود، (مصورة)، د.ن، 1398هـ. المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، ابن جني، أبو الفتح عثمان الأزدي. تحقيق: علي النجدي ناصف، وآخرين. ط1، القاهرة – مصر: وزارة الأوقاف،

المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز. ابن عطية، أبو محمد عبدالحق بن غالب. ط1، بيروت - لبنان: دار ابن حزم، 1423هـ.

مختصر في شواذ القرآن من كتاب البديع. ابن خالويه، أبو عبد الله الحسين بن أحمد الهمداني. تحقيق: ج. يرجستراسر، وآثر جفري. د.ط، بيروت - لبنان: عالم الكتب، د.ت.

المدرسة البغدادية للمذهب المالكي، نشأتها، أعلامها، منهجها، أثرها. العلمي، د. محمد. بحث مقدم لنيل دبلوم الدراسات العليا بكلية الآداب، جامعة محمد الخامس: المغرب، د.ت.

المدرسة المالكية العراقية، لحمر، د. حميد. بحث مقدم لمؤتمر (القاضي، عبد الوهاب البغدادي)، دبي: دار البحوث للدراسات الإسلامية، 1424هـ.

المدونة الكبرى. مالك بن أنس الأصبحي، رواية سحنون بن سعيد التنوخي عن عبدالرحمن بن القاسم. ط1، الرياض: دار عالم الكتب، (مصورة)، توزيع وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف بالسعودية، 1424هـ.

مسند الإمام أحمد بن حنبل. ضمن مشروع: الموسوعة الحديثة. تحقيق: عدد من الباحثين، تحت إشراف: د. عبدالله بن عبدالمحسن التركي، وشعيب الأرناؤوط. ط2، بيروت لبنان: مؤسسة الرسالة، توزيع: وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد بالمملكة العربية السعودية،

## عادل بن عبدالعزيز بن علي الجليفي: النَّاسِخُ والمُنْسوخُ عند بَكْرِ القُشيريِّ (من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة البقرة)

- على نفقة خادم الحرمين الشريفين الملك فهدبن عملاله فهدبن عبدالعزيز، 1420هـ.
- المصنف. ابن أبي شيبة، أبو بكر عبدالله بن محمد. تحقيق: محمد عوامة. ط1، جدة: دار القبلة، 1427هـ.
- المصنف. عبدالرازق بن همام الصنعاني. تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي. ط2، بيروت لبنان: المكتب الإسلامي، 1403هـ.
- معالم التنزيل. البغوي، أبو محمد الحسين بن مسعود. تحقيق: محمد عبدالله النمر وآخرين. ط1، الرياض: دار طيبة، 1423هـ.
- معجم قراءات الصحابة. جمع وترتيب وضبط وتوثيق: د. الوافي الرفاعي البيلي. ط2، المنصورة مصر: المكتبة العصرية، 1436هـ.
- معجم المؤلفين. تراجم مصنفي الكتب العربية. كحالة، عمر رضا. د.ط، بيروت - لبنان: دار إحياء التراث العربي، د.ت.
- معجم مقاييس اللغة. ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن زكريا. عناية: محمد عوض مرعب وفاطمة محمد أصلان. ط1، بيروت - لبنان: دار إحياء التراث العربي، 1422هـ.
- المغني (شرح مختصر الخرقي). ابن قدامة، موفق الدين أبو محمد عبدالله بن أحمد المقدسي الحنبلي. تحقيق: د. عبدالله بن عبدالله بن عبدالمحسن التركي وآخرين. ط3، الرياض: دار عالم الكتب، توزيع: وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف بالسعودية، 1417هـ.
- مفاتيح الغيب = التفسير الكبير. الرازي، د.ط، د.م: د.ن، د.ت. منهج بكر القشيري في تفسير القرآن بالقرآن، من خلال تفسيره: أحكام القرآن. الأحمري، د. تغريد بنت علي. بحث منشور بمجلة الجامعة العراقية، العدد 54، الجزء 3، 2021م.

- منهج بكر القشيري في القراءات، واختياراتُه فيها. الجليفي، د. عادل بن عبدالعزيز. بحث منشور بحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية، العدد 36، المجلد 2020م.
- الموسوعة الميسرة في تراجم أئمة التفسير والإقراء والنحو واللغة، من القرن الأول إلى المعاصرين، مع دراسة لعقائدهم وشيء من طرائفهم. الزبيري، وليد، وآخرين. ط1، منشورات مجلة الحكمة، رقم (1)، 1424هـ.
- الموطأ. مالك بن أنس الأصبحي، رواية: يحيى بـن يحيى الليشي. تحقيق: د. بشار عواد معروف. ط1، بيروت - لبنـان: دار الغرب الإسلامي، 1416هـ.
- الناسخ والمنسوخ في القرآن الكريم. ابن العربي، أبو بكر محمد بن عبدالله المعافري المالكي. تحقيق: د. عبدالكبير العلوي المدعري. ط1، بورسعيد مصر، د.ت.
- الناسخ والمنسوخ في القرآن الكريم. ابن حزم، أبو عبدالله محمد بن حزم الأندلسي. تحقيق: د. عبدالغفار سليان البداري. ط1، بيروت -لبنان: دار الكتب العلمية، 1406هـ.
- الناسخ والمنسوخ في القرآن. البغدادي، عبدالقاهر بن طاهر. ط1، مكة المكرمة: مكتبة نزار مصطفى الباز، 1418هـ.
- الناسخ والمنسوخ في الكتاب والسنة. أبو عبيد، القاسم بن سلام البغدادي. تحقيق: مصطفى عبدالقادر عطا. ط1، بيروت لبنان: دار الكتب العلمية، 1427هـ.
- الناسخ والمنسوخ في كتاب الله على واختلاف العلماء في ذلك. النحاس، أبو جعفر أحمد بن محمد. تحقيق: د. سليمان اللاحم. ط1، الرياض: دار العاصمة، 1430هـ.
- الناسخ والمنسوخ من كتاب الله عَجَلًا. المقري، هبة الله بن سلامة بن نصر . تحقيق: زهير الشاويش، ومحمد كنعان. ط1، بيروت

- لبنان: المكتب الإسلامي، 1406هـ.

النسخ في القرآن العظيم. المطرودي، د. عبدالرحمن بن إبراهيم. ط1، الرياض: مركز بحوث كلية التربية بجامعة الملك سعود، 1414هـ.

النسخ في القرآن الكريم. زيد، د. مصطفى. عناية: د. محمد يسري إبراهيم. ط1، القاهرة - مصر: دار اليسر، 1427هـ.

نسخ وتخصيص وتقييد السنة النبوية للقرآن الكريم. الركابي، د. عارف عوض. ط1، الرياض: مكتبة الرشد، 1427هـ.

النشر في القراءات العشر. ابن الجزري، أبو الخير محمد بن محمد. تعليق: جمال الدين محمد شرف. ط1، طنطا - مصر: دار الصحابة للتراث، د.ت.

النهاية في غريب الحديث والأثر. ابن الأثير، أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري. د.ط، عمّان - الأردن: بيت الأفكار الدولية، د.ت.

نواسخ القرآن. ابن الجوزي، أبو الفرج عبدالرحمن بن علي. تحقيق:
د. محمد اشرف علي الملباري. ط2، المدينة المنورة:
مطبوعات الجامعة الإسلامية، 1423هـ.

هدية العارفين أسهاء المؤلفين آثار المصنفين. البغدادي، إسهاعيل باشا. د.ط، إستانبول: وكالة المعارف الجليلة، تصوير: دار إحياء التراث العربي، بيروت – لبنان، 1951م.

الوافي بالوفيات. الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك. تحقيق: أحمد الأرناؤوط، وتركي مصطفى. ط1، بيروت - لبنان: دار إحياء التراث العربي،1420هـ.

\* \* \*

# تحليل النصوص الفقهية «دراسة وصفية في المصطلح والدواعي والثمرة»

هيثم بن فهد الرومي (١)

جامعة الملك سعو د

(قدم للنشر في 25/ 02/ 1444هـ؛ وقبل للنشر في 15/ 03/ 1444هـ)

المستخلص: يبين البحث المعنى المراد بتحليل النصوص الفقهية، وهو لفظ يرد في كلام الفقهاء في أول كتب الشروح، وعند بيان كيفية قراءة الفقه على الفقهاء، وأن ذلك يتضمن حل ألفاظ الكتاب الفقهي أو النص الفقهي. فيهدف البحث إلى بيان معنى التحليل، مع بيان الأسباب التي تدعو إلى تحليل النصوص، مع بيان ثمرة ذلك وفائدته. والمنهج المتبع في هذا البحث هو المنهج الوصفي. فيبين البحث مقصود الفقهاء من تحليل النصوص، وأنهم يعنون به حل الألفاظ الواردة في النص، ببيان معانيها حالة الإفراد، ومواقعها من الكلام حالة التركيب؛ ليتوصل بذلك إلى بيان منطوق الكلام ومفهومه على ما أراده المتكلم. ويرد في البحث ذكر عناصر هذا التحليل. وأن كشفها وبيانها ضرورة قائمة على اعتبار النصوص الفقهي نصوصًا صيغت بعناية ظاهرة ودقة بالغة. فهي نصوص منهجية ذات أنساق دلالية وحجاجية جدلية، صيغت بأساليب علمية لها مقدماتها وشروطها، ولا يمكن فهمها دون استحضار تلك المقدمات وإعهال الذهن فيها. ولتحليل تلك النصوص ثمرات كثيرة، منها حسن التفهم لنصوص الفقهاء، وكشف مثارات الغلط في فهمها، وأثر ذلك في بناء الملكة الفقهية وترتيب مسالك التفقه. ويوصى البحث بملاحظة عناصر التحليل عند بناء المقررات الفقهية الجامعية وغيرها؛ لما لذلك من أثر في الفهم والتنزيل.

الكلمات المفتاحية: تحليل، نصوص، شرح.

# Analysis of jurisprudential texts A descriptive study of terminology, causes and results

#### Haitham Fahd Al-Roumi<sup>(1)</sup>

King Saud University
(Received 21/09/2022; accepted 11/10/2022)

Abstract: The research shows the meaning intended by analyzing the jurisprudential texts, which is a term appears in the jurists' phrases at the beginning of explanations books, and when explaining how to read jurisprudence through jurists, and that includes solving the jurisprudential book contents of or the jurisprudential text. This research aims to explain analysis meaning and stating reasons lead to analyzing texts, as well as to figure out its core and benefit. The method used in this research is the descriptive method. The research shows the jurists intent about texts analyzing, and they mean the items or words contained in the text, by explaining its meanings in the case of singularities, and its positions in speech in case of composition. In order to reach a statement of speech utterance and its meaning according to the speaker intent. In the research mentions the elements of this analysis. Also, its revealing and clarifying is a necessity based on considering the jurisprudential texts as texts formulated with apparent care and extreme accuracy. They are systematic texts with semantic and argumentative formats, formulated using scientific methods that have its own prefaces and conditions, and it cannot be understood without evoking those prefaces and realizing mind therein it. The analysis of these texts has many benefits, including a good understanding of the jurists' texts, and the detection of the causes of error in its understanding, and the impact of that on the structure of jurisprudential ability and in arranging the paths of jurisprudence. The research recommends noting the elements of analysis when building university and other jurisprudence courses contents and other structures. Because this issue has impact on understanding and download.

Keywords: analysis, texts, explanation.

(1) Associate Professor of Jurisprudence, Department of Islamic Studies, College of Education, King Saud University.

(1) أستاذ الفقه المشارك بقسم الدراسات الإسلامية، كلية التربية، جامعة الملك سعود.

#### المقدمة

الحمد لله وبه نستعين، والصلاة والسلام على الهادي الأمين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فإن لفهم كلام الفقهاء قواعد ومقدمات، بحيث لا يتهيأ للناظر في مصنفاتهم فهم مرادهم فيها إلا بعد العلم بها. والكثير من الغلط الحاصل في فهم كلامهم ناتج عن إهمال التزام هذه المقدمات. ومن شم كان من المهم الحديث عن (تحليل النصوص الفقهية) من حيث بيان المراد به، والحاجة الداعية إليه، وثمرته. وفي هذا البحث حديث عن ذلك.

#### مشكلة البحث:

كثيرًا ما يقع الناس في الخطأ في فهم كلام الفقهاء. وذلك أنه كلام صيغ بدقة عالية بحيث يؤدي إلى معان محددة، ولفهمه طرائق ومسالك معلومة. ومنها تحليل نصوصهم من أجل فهمها. الأمر الذي يدعو إلى بيان المراد بتحليل النصوص، والغاية المرجوة من وراء ذلك. حدود المحث:

يختص هذا البحث بالحديث عن تحليل النصوص في علم الفقه تحديدًا وما يلحق به، دون غيره من العلوم. كما أنه مختص بالحديث عن (التحليل) بمعناه الوارد في البحث، دون إفاضة في (الشرح) ومقاصده وعناصره. أهمة البحث:

يستعمل الفقهاء ألفاظ (الحل) و(الفك) وما

جرى مجراهما في سياقات علمية محددة، ولها تراتيب علمية منضبطة وفق إجراءات صارمة، والكشفُ عن هذه الاستعالات وعن دواعيها وثمرتها لها أثرها البالغ في الارتقاء بالدرس الفقهي والبحث الفقهي.

#### أهداف البحث:

1 - بيان معنى تحليل النصوص الفقهية.

2- التعرف على دواعي تحليل النصوص الفقهية والحاجة إليه.

3 - بيان ثمرة تحليل النصوص الفقهية.

#### الدراسات السابقة:

هناك رسالة علمية باسم (تحليل النص الفقهي - دراسة نظرية تطبيقية) للدكتور خالد السعيد، وهي رسالة دكتوراه مقدمة في قسم الفقه المقارن بالمعهد العالي للقضاء بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

والداعي إلى هذا البحث مع وجود هذه الرسالة كالآتي:

1- الحاجة إلى تحرير المفهوم بشكل أكبر، بحيث يتضح ما يدخل في التحليل وما لا يدخل فيه.

2 - الرسالة المشار إليها لم تتطرق إلى الدواعي إلى تحليل النصوص الفقهية.

3 – الحديث عن الثمرة في الرسالة المذكورة فيه إجمال.

فرأيت بعد ذلك أن الحاجة ما ترال قائمة إلى

تحرير هذه الموضوعات الثلاث الواردة في هذا البحث. منهج البحث:

المنهج المتبع في هذا البحث هو المنهج الوصفي. إجراءات البحث:

اتبعت في البحث الإجراءات العلمية المتبعة، وذلك كالآتي:

1 - عزو الآيات إلى سورها مع بيان رقم الآية،
 والتزام الرسم العثماني.

2- تخريج الأحاديث من مصادرها الأصلية، وإثبات الكتاب والباب ورقم الحديث.

3 – تفسير المفردات الغريبة من معاجم اللغة المعتمدة.

4- العناية بقواعد اللغة العربية والإملاء وعلامات الترقيم، ومنها علامات التنصيص للآيات الكريمة وللأحاديث الشريفة وللآثار ولأقوال العلاء المنقولة بنصها.

5 – توثيق الأقوال من مصادرها الأصلية. في نقلته بنصه جعلته بين هلالين (...)، وما أحلت فيه إلى مرجع دون اقواس فهو من إنشائي وأذكر المرجع للإحالة على معنى الكلام أو بعضه. وما استعملت فيه القوسين المعقوفين [...] فأنا ناقل لها ضمن النص المنقول، ويستعملان غالبًا للإشارة إلى تصرف المحقق أو زيادات بعض نسخ الكتاب على النسخة الأم.

6- الاعتهاد على أمهات المصادر والمراجع الأصلية في التحرير والتوثيق والتخريج.

7- أختصر في الحاشية اسم الكتاب إذا كان مشهورًا لا سيها عند المتخصصين، وأذكره كاملاً إذا كان غير مشتهر.

8- أذكر اسم المرجع في الحاشية إلا إذا كان سياق الكلام يستدعي ذكر اسمه في صلب البحث، كأن يكون المرجع حاشية أو شرحًا، فأذكر اسم المتن أو الشرح في صلب البحث، واسم شرح المتن أو الحاشية على الشرح في الحاشية.

9- أتبع البحث بخاتمة فيها أهم النتائج والتوصيات.

#### خطة البحث:

يشتمل البحث على مقدمة، وثلاثة مباحث، وخاتمة، وذلك كالآتي:

- المقدمة: وفيها بيان مشكلة البحث، وحدوده، وأهميته، ومنهجه، وإجراءاته، وخطته.

- المبحث الأول: معنى تحليل النصوص الفقهية.

- المبحث الثاني: دواعي تحليل النصوص الفقهية.

- المبحث الثالث: ثمرة تحليل النصوص الفقهية.

- الخاتمة: وفيها أهم النتائج.

\* \* \*

#### هيثم بن فهد الرومي: تحليل النصوص الفقهية «دراسة وصفية في المصطلح والدواعي والثمرة»

# المبحث الأول معنى تحليل النصوص الفقهية

مادة (نصص) دالة على رفع وارتفاع وانتهاء في الشيء، ومنه قولهم: نصَّ الحديث إلى فلان، إذا رفعه إليه. ومنه منصة العروس وهي ما تظهر عليه العروس لتُرى ٠٠٠.

وللنص معانٍ شتى في استعال الأصوليين وغيرهم، والمعنى المراد هنا كل كلام مفهوم المعنى يُنقل عن صاحبه. قال أبو محمد ابن حزم (ت456هـ): (وقد يسمى كل كلام يورد كما قاله المتكلم به نصًا)(2).

وقال الزركشي (ت794هـ) في ذكر معاني (النص): (يطلق باصطلاحات، أحدها: مجرد لفظ الكتاب والسنة، فيقال: الدليل إما نص أو معقول وهو اصطلاح الجدليين، يقولون: هذه المسألة يتمسك فيها بالنص، وهذه بالمعنى والقياس. الثاني: ما يذكر في باب القياس، وهو مقابل الإياء. الثالث: نص الشافعي، فيقال لألفاظه نصوص باصطلاح أصحابه قاطبة. الرابع: حكاية اللفظ على صورته، كها يقال: هذا نص كلام فلان. الخامس: يقابل الظاهر) (ق).

وأما وصف النصوص بـ (الفقهية) فالمراد به أن النصوص المقصود الحديث عنها هنا هي النصوص المنسوبة إلى علم الفقه دون غيره من العلوم. مع أن التحليل مما يمكن أن يرد على غيرها من النصوص والعلوم. والمراد بهذه النصوص نصوص الفقهاء الاجتهادية في مصنفاتهم المختلفة من متون وشروح وحواشٍ وفتاوى ونحوها، لا نصوص القرآن والسنة كها سيظهر في استعهالات الفقهاء الآتي ذكرها.

وأما التحليل فأصله من الحلِّ وهو فتح الشيء. تقول حللت العقدة أحلها حلاً، إذا نقضتها وفككتها وفتحتها. وحلَّ المسافر إذا نزل؛ لأن المسافر يشد ويعقد، فإذا نزل حل. وحليلة المرء: زوجه. وسميا بذلك لأن كل واحد منها يحل عند صاحبه ". ومن المعاني المحدثة تحليل الدم ونحوه، لأنه يرجعه إلى عناصره الأولى، وعقال: حلل نفسية فلان، إذا درسها ليكشف خباياها، وحلَّل الناقد القصيدة إذا ردَّها إلى عناصرها، والتحليل تقسيم الكل إلى أجزائه ().

ثم إنه إذا استبان معنى (الحَلِّ) في اللغة، فليعلم

<sup>(1)</sup> انظر مادة (نصص) في: الصحاح للجوهري (3/ 1058)، مقاييس اللغة لابن فارس (5/ 356)، لسان العرب لابن منظور (6/ 4441).

<sup>(2)</sup> الإحكام (1/42).

<sup>(3)</sup> البحر المحيط (1/462).

<sup>)</sup> انظر مادة (حلل) في: المصحاح للجوهري (4/ 1672)، مقاييس اللغة لابن فارس (2/ 20)، تاج العروس للزبيدي (28/ 318).

انظر: المعجم الوسيط (194)، معجم اللغة العربية المعاصرة
 للدكتور أحمد مختار عمر وفريقه (1/ 549).

أنه قد جرى في لسان الفقهاء استعمال (الحَلِّ) و(الفك) و (الفك) و (التفكيك) في سياق درس مسائل الفقه وشرحها واستشر احها. وسأورد من كلامهم شيئًا من ذلك مع التعليق عليه بها يلزم، ثم نخلص بعد ذلك إلى تبيّن المعنى المقصود عندهم لهذا اللفظ وما قاربه (6).

وهذا الاستعمال يقع في الغالب في سياقين، فأما الأول فهو ما يذكره الشُرَّاح في أول شروحهم من أن من أغراضهم ومقاصدهم في شرحهم للمتن أو الكتاب المشروح أن يحلوا ألفاظه ويفككوها. وأما الثاني فهو ما يذكره أصحاب البرامج والفهارس التي يصنفها أهل العلم لإثبات ما رووه من الكتب وما قرأوه على الأشياخ أو درسوه عليهم، وكيفية دراستهم له.

فأما الأول فله أمثلة كثيرة، منها ما يأتي:

1 - قال الـشيخ زروق الفـاسي (ت899هــ) في شرحه على متن «الرسالة»: (وقصدنا من الكتاب تفكيك

ربها تجدر الإشارة هنا إلى أن هذا الاستعمال بعيد كل البعد عن استعمال اصطلاح (التفكيك) في المنهج التفكيكي الغربي المعاصر، والكتابات العربية المتأثرة به والمترجمة له. وهذا الاستعمال من قبلهم بمعانيه الفاسدة لن يمنعنا من استعماله بمعانيه المنضبطة المحررة عند علمائنا. مع أن نفس هذين الاستعمالين كاشفان في حقيقية الأمر لمدى الانضباط والصدق المنهجي عند علمائنا، بإزاء العبث والشتات والضياع في المنهج التفكيكي الغربي. انظر: دليل الناقد الأدبي للدكتور ميجان الرويلي وزميله (107).

ألفاظه، وإفادة أهل الخير والدين والمبتدئين بعلمه)٠٠٠.

2 - قال الشيخ زكريا الأنصاري (ت26 هـ) في "فتح الوهاب بشرح منهج الطلاب": (سألني بعض الأعزة عليَّ من الفضلاء المترددين إليَّ، أن أشرحه شرحًا يَحُلُّ أَلْفَاظُه، ويُجِلُّ حُفَّاظَه، ويُبيِّنُ مرادَه، ويُتَمِّمُ مفادَه)، فقال الشيخ سليان الجمل (ت1204هـ) في «حاشيته»: (قوله: «يحل ألفاظه»، أي: تراكيبه، ببيان فاعله ومفعوله ونحو ذلك كالضمائر. وشبَّه فك التراكيب بحلِّ الشيء المعقود، ثم أطلق الحلُّ على الفكِّ، ثم اشتق منه الفعل، فصارت الاستعارة في المصدر أصلية، وفي الفعل تبعية. انتهى شوبري. وعبارة الحلبي: قوله: «يحل ألفاظه» أي: يبين معانيها، ومنه بيان الفاعل والمفعول. وفيه أن في هذا إضافة الشيء إلى نفسه؛ لأن «المنهج» اسم للألفاظ على ما هو المختار. ولا يقال: الإضافة بيانية أي ألفاظٌ هي هو؛ لأنا نقول: نقل الناصر اللقَّاني أن الإضافة البيانية لا تأتي في الإضافة إلى الضمير. وقد يقال: هـ و مـن إضافة كلِّ من الأجزاء إلى كله؛ لأن المعنى: يحل كل تركيب من تراكيب جملة تلك الألفاظ، على حدٍّ قولهم: أركان الصلاة، أركان البيع، انتهت. قوله: «و يجل حفاظه» أي: يصيّرهم أجلاء لفهم معانيه. وزاد هذا على المحلى؛ ليطابق السجعة قبله مع التجنيس التام. انتهى شوبري.

<sup>(7)</sup> شرح زروق على متن الرسالة (2/ 967).

قوله: «ويبين مراده» أي: المستفاد من تراكيبه. ولما كان النظر إلى المفردات سابقًا على النظر إلى المركبات أشار إلى ما يتعلق ما يتعلق بالأول بقوله: «يحل ألفاظه»، شم إلى ما يتعلق بالثاني بقوله: «ويبين مراده». ثم يحتمل أنه من عطف العام على الخاص. وقد يقال إن بينها عمومًا وخصوصًا من وجه؛ لأن حلَّ الألفاظ قد لا يبين بمجرده المراد. وبيانُ المعنى المراد قد يكون بدون حلِّ التركيب، كأن يقتصر على نحو: والمراد كذا. انتهى شوبري) (»).

وهذا كلام مهم، فيه بيان أن فك تراكيب الكلام يشبه حلَّ شيء معقود يعمد يشبه حلَّ شيء معقود يعمد الشارح إليه فيحله بفك تراكيبه؛ ليحصل بذلك بيان معانيه المستفادة من تلك التراكيب. فيبين المفردات والألفاظ، ليتوصل بذلك إلى توضيح المعاني المركبة. علمًا بأن اتضاح المعاني يحصل بوسيلتين ذكرهما:

الأولى: حل التراكيب والوقوف عند الألفاظ، والانتقال من فهم المفردات إلى فهم المركبات.

الثانية: بيان المعنى المراد بالكلام دون حل ألفاظه وتراكيبه، كأن يقول: المراد كذا. وهو ما يعبر عنه المعاصرون بـ(المعنى الإجمالي).

كما أن في الكلام المتقدم إشارة إلى بعض عناصر تحليل النص، وهي:

أ- بيان الألفاظ والمفردات، كالغريب ونحوه. ب- بيان العوامل النحوية وأثرها في الكلام. ج- بيان المعاني المركبة المستفادة من تركيب الألفاظ بعضها ببعض.

3 – قال جلال الدين المحلي (ت864هـ) في أول شرحه لـ «جمع الجوامع»: (هذا ما اشتدت إليه حاجة المتفهمين لـ «جمع الجوامع»، من شرح يحل ألفاظه، ويبين مراده، ويحقق مسائله، ويحرر دلائله). فقال الشيخ حسن

=خليل»، حيث قال في أول شرحه: (بالله أستعين وهو حسبي ونعم الوكيل على استخراج نصوص أقابل بها مسائل «مختصر خليل»، يستعان بهذه النصوص على فهمه، وتكون شاهدة على نقله. فآتي بلفظ خليل بنصه، ثم أنقل بإزائه نص غيره. وأتخير من النصوص ما يكون أقرب للفهم... وأكتفى بالنقل دون التنزيل على اللفظ؛ إذ المقصود كشف النقول... فمن اكتفى بنقلي فعلى عهدته، وإن تشوفت همته لتحقيق المناط، أعنى تنزيل النقل على اللفظ، فما أنا أولى بـذلك مـن غـيري. كـان شـيخي ابن سراج ﴿ الله يقول في مثل هذا: الفقه أنت تقرأ أم خليل؟ اكتف بالفقه تنتفع. ويحكى عن سيدي ابن علاق عن كتابه في القضاء، ويقول في هذا المعنى: إن تتبعت الألفاظ في الألفاظ تموت). التاج والإكليل (1/ 5). قال الحطاب (ت954هـ) واصفًا شرح المواق: (وقد وقفت على قطعة مما كتبه السيخ العلامة خطيب غرناطة أبو عبدالله محمد بن المواق الأندلسي. وهو حسن من جهة تحرير النقول، لكنه لا يتعرض لحل كلام المصنف) مو اهب الجليل (1/7).

<sup>(8)</sup> حاشية الجمل (1/7).

<sup>(9)</sup> كان من الفقهاء من يكتفي في الشرح بذلك، ويسرد من نقول الفقهاء ما يؤيد المعنى، دون وقوف عند الألفاظ. ومن هؤلاء المواق المالكي (ت897هـ) في «التاج والإكليل لمختصر=

العطار (ت1250هـ) في حاشيته في أثناء تعليقه على الانفكاك؛ فإن مصطلح الميزان المقام هنا خطابي ينزل على اللذين بينهما عموم وخصوص من وجه على الآخر؛ لأن أن بيان المراد من النص في الجملة مما يدخل في حل اللفظ.

لـ«مختصر خليل» واصفًا شرح أبي عبـدالله ابـن مـرزوق (ت842هـ) المسمى بـ «المنزع النبيل»: (لم أر أحسن من شرحه؛ لما اشتمل عليه من تفكيك عبارة المصنف، وبيان منطوقها ومفهومها، والكلام على مقتضى ذلك من جهة النقل) ١١٠٠. وفي كلامه هذا إشارة إلى أن من عناصر حل اللفظ بيان منطوقه ومفهومه. وقد ألمح إلى ذلك أيضًا لما

ذلك: (حل الألفاظ يلزمه بيان المراد في الجملة، وهـو المراد باللزوم في أمثاله، لا اللـزوم العقـلي وهـو عـدم اصطلاح البيانيين، فلا يرد ما قيل إنه من عطف الأمرين حل الألفاظ قد لا يتبين بمجرده المراد، وتبيين المراد قد يكون بدون حل الألفاظ، كأن يقتصر على: نحو، والمراد كذا)(١٠٠٠). ففي كلامه هذا توكيد لما مضت الإشارة إليه من

4- قال الحطاب (ت549هـ) في أول شرحه

تكلم قبل هذا الموضع عن شروح بهرام الدميري (ت 805هـ) على «مختصر خليل»، حيث قال فيه: (اعتنى بحل عبارته، وإيضاح إشارته، وتفكيك رموزه، واستخراج مخبآت كنوزه، وإبراز فوائده، وتقييد شو ار ده)<sup>(12)</sup>.

5 - قال الخرشي المالكي (ت1101هـ) في أول شرحه على «مختصر خليل»: (وضعت عليه شرحًا يحل ألفاظه، يحتوى على تقييداته، وفوائد يصعب فهمها على المبتدئين وغير المارسين. ثم أدركتني رحمة الضعاف، فثنى عنان القلم إليهم حب الإسعاف. حين طلب منى جماعة من الإخوان، وجملة من الخلان، شرحًا آخر لا يكون قاصرًا عن إفادة القاصرين، خاليًا عن الإطناب وعما يصعب فهمه من الإيجاز على المبتدئين؛ ليعم نفعه العباد، ويتعاطاه الحضري والباد، فأجبتهم إلى ذلك). قال العدوي (ت1189هـ) في حاشيته عليه: (قوله: «يحل ألفاظه»، أراد به بيان ما يتعلق بالإعراب، ويفهم المعنى المراد من اللفظ)(١٤).

وفي كلام الخرشي هنا تنبيه إلى عنصر مهم من عناصر التحليل، وهو تقييد الإطلاقات الواردة في الكتاب المشروح؛ فإن أصحاب المتون والمختصرات وغيرهم ربيا أغفلوها لأجل الاختصار أو ذهلوا عنها،

<sup>(12)</sup> المرجع السابق (1/1).

<sup>(13)</sup> شرح الخرشي مع حاشية العدوي (1/8).

<sup>(10)</sup> حاشية العطار (1/9). وراجع أيضًا تعليق البناني في حاشيته على المحلي (1/5) عند قوله: (شبَّه «جمع الجوامع» بشيء معقود عليه غيره، والألفاظ بشيء معقود على غيره، والـشرح بإنـسان يحل ذلك العقد. وإثبات الحل تخييل لكلِّ من الثلاثة).

<sup>(11)</sup> مواهب الجليل (1/3).

فيكون من عمل الشرّاح تقييد هذه الإطلاقات.

فهذا سياق كلام جملة من الشراح في استعمالهم (حلّ الألفاظ) بالمعاني التي سبق بيانها. وأما السياق الثاني فهو كلام أهل البرامج والفهارس في حكايتهم لما قرأوه على شيوخهم من الكتب، وكذا ما ينقل من ذلك في كتب الطبقات والتراجم، وكتب أدب الطلب وقوانين العلم. ومن ذلك ما يأتى:

1 – قال القاضي أبو محمد ابن عطية الأندلسي (ت542هـ) في أثناء حديثه عن والده: (ثم رحل إلى مكة شرفها الله وعظم حرمتها، فصحب بها الفقيه الإمام أبا عبدالله محمد بن عبدالله بن أحمد النحوي الجاحظ المجاور بمكة، ولازمه وقرأ عليه «التمهيد» للقاضي أبي بكر ابن الطيب، و«اللامع» للأذري قراءة فكً (١٠٠٠).

وقد استعمل ابن عطية (62). وقد استعمل ابن عطية هذا اللفظ في غير موضع من فهرسه هذا. كيا استعمله أبو عبدالله الرصاع (14) في فهرسه هذا. كيا استعمله أبو عبدالله الرصاع (192هه) في فهرسه (192). واستعمله تاج الدين ابن السبكي (ت771هه) في سياق ذم صرف الأوقات في الاشتغال بتفكيك نصوص ربها كان أجدى – برأيه – لو صرفت في غير ذلك، فقال في معيد النعم (83): (ومنهم فرقة ترفعت وقالت: نضم إلى الحديث الفقه. وكان غايتها البحث في «الحاوي الصغير» لعبد الغفار القزويني. والكتاب المذكور أعجوبة في بابه، بالغ في الحسن أقصى الغايات، إلا أن المرء لا يصير به فقيهًا ولو بلغ عنان السهاء. وهذه الطائفة تضيع في تفكيك ألفاظه وفهم معانيه زمانًا لو صرفته إلى حفظ نصوص الشافعي وكلام الأصحاب لحصلت على جانب عظيم من الفقه، ولكن التوفيق بيد الله تعالى).

2- قال الشيخ أحمد بن على المنجور المالكي (ت995هـ) في وصف إقراء بعض شيوخه: (سمعت عليه... «مختصر خليل» ختمة تامة، ومن أول أخرى إلى الرضاع، يأتي بما يحلُّ اللفظ) ﴿ الوضاع، يأتي بما يحلُّ اللفظ) ﴿ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله (حضرت عند هذا الشيخ دولاً من «رسالة الشيخ أبي محمد»... وجملة من «تهذيب البرادعي»، وكان يحلل اللفظ ولا يزيد عليه غالبًا. نعم كان ينظر في مسائل «الرسالة» بعضها ببعض، ويضرب أولها بآخرها، وآخرها بأولها، ويجلب نصها من كل باب احتيج إليه. أعانه على ذلك قوة حفظه لها. ويأتي كثيرًا بنص الشيخ أبي عبدالله ابن غازي من «تحرير المقالة»)(١٠٠٠. وفي هذا الكلام إشارة إلى أداة مهمة من أدوات تحليل النص، وهي النظر في علاقات النص الداخلية والخارجية، بأن ينظر في علاقة المسألة المشروحة بغيرها من المسائل في نفس الكتاب أو في غيره، مما يكون له أثر في فهم عبارة المصنف.

3- قال السيخ محمد راغب الطباخ (ت-1370هـ) في أثناء ترجمة قاضي القضاة أبو الطيب عفيف الدين حسين بن محمد بن الشحنة الشافعي (ت-136هـ): (ومن شيوخه بحلب العلم المشهور ملا علي، الشهير بقل درويش الخوارزمي، قرأ عليه بها «شرح

<sup>(15)</sup> فهرس المنجور (45).

<sup>(16)</sup> المرجع السابق (56).

جمع الجوامع» للمحلي، عن أخيه في نسخة كتبها بيده. ولما أكمل قراءتها عليه أثنى عليه بخطه في ذيلها بأنه قرأ عليه قراءة بحث وتحقيق ومناظرة وتدقيق، مع تحليل التركيبات والمباني، وتفاسير الألفاظ وتحقيقات المعانى) (17).

4- قال الشيخ أبو علي اليوسي (ت102 هـ): (وللناس في ذلك عند الدرس والتصنيف صنعتان: إحداهما: أن يلتقط الألفاظ المفردة، فيفسرها لفظًا لفظًا، ويحرر فيها اللغوي والسرعي والعرفي، والحقيقة والمجاز، والمنفرد والمشترك ونحو ذلك، والمفرد والتثنية، والجمع المصحح والمكسر، والمصروف والمنوع، والمصحح والمكسر، والمصروف والمنوع، والمصحح والمعل ونحو ذلك. حتى إذا فرغ منها رجع إلى التراكيب، ففسرها وبين التصديق بعد التصور. ثانيتهما: أن يخلط الكل ويضربها ضربة، ففي كل تركيب يبين مفرداته ونسبته. والأولى أحظى بتحرير المفردات على ما ينبغي، ولكن لا تخلو من صعوبة على المبتدئ وتهويل عليه، فهي لائقة بالمتوسط والمنتهي، والثانية أرفق)(١٠٠٠).

فأنت ترى هنا أن اليوسي بيَّن الطريقة الأولى، وقال إنها أحظى بتحرير المفردات على ما ينبغي، ثم ذكر أنها طريقة صعبة على المبتدئ وأنها أليق بالمتوسط

والمنتهي. والمراد بالمبتدئ عندهم (من لم يصل إلى تصوير المسألة. والمتوسط: من وصل إليه دون استنباط المسائل. والمنتهي: من وصل لتصوير المسألة وقدر على الاستنباط)(۱۰). فكأن المبتدئ يكفيه أن يجتزئ بإدراك صور المسائل دون وقوف عند الألفاظ، فإذا تصور الكتاب بمسائله كان له أن يعود عليها بالوقوف والمناقشة.

5 - نقل شهاب الدين المقري (ت1041هـ) عن بعض التعاليق المتأخرة أن لقدماء المالكية في تدريس «المدونة» طريقتين مشهورتين، الطريقة العراقية، والطريقة القروية المنسوبة إلى القيروان. فجاء في «أزهار الرياض»: (كان للقدماء في تدريس «المدونة» اصطلاحان: اصطلاح عراقي، واصطلاح قروي. فأهل العراق جعلوا في مصطلحهم مسائل «المدونة» كالأساس، وبنوا عليها فصول المذهب بالأدلة والقياس، ولم يعرجوا على الكتاب بتصحيح الروايات، ومناقشة الألفاظ. ودأبهم القصد إلى إفراد المسائل وتحرير الدلائل، ورسم الجدليين وأهل النظر من الأصوليين. الدلائل، ورسم الجدليين وأهل النظر من الأصوليين. وأما الاصطلاح القروي فهو البحث عن ألفاظ الكتاب، وتصحيح وتحقيق ما احتوت عليه بواطن الأبواب، وتصحيح

إعلام النبلاء بتاريخ حلب الشهباء (5/ 352).

<sup>(18)</sup> القانون في أحكام العلم (302).

<sup>(19)</sup> حاشية العدوي على شرح الخرشي على مختصر خليل (1/8). وانظر: التجرد والاهتمام بجمع فتاوى شيخ الإسلام سراج الدين البلقيني لولده علم الدين (3/ 265).

الروايات وبيان وجوه الاحتمالات، والتنبيه على ما في الكلام من اضطراب الجواب واختلاف المقالات، مع ما انتضاف إلى ذلك من تتبع الآثار وترتيب أساليب الأخبار، وضبط الحروف على حسب ما وقع في السماع، وافق ذلك عوامل الإعراب أو خالفها)(12).

وطريقة القرويين – كها هو ظاهر من هذا الكلام – قائمة على دراسة النص وتصحيحه، ومناقشة ألفاظه والبحث فيها، وبيان ما فيه من وجوه الاحتهالات، والاعتراضات والأجوبة(2). وهذه الطريقة ملاحظة في كتب مالكية القيروان وما والاها من البلاد، كمصنفات الأندلسيين والمغاربة، كالقاضي أبي الوليد ابن رشد (ت 5 20هـ) وغيره؛ فإن هذه الطريقة وإن نسبت إلى القرويين إلا أنها تشمل تلك البلاد كلها بإزاء طريقة العراقيين التي هي مغايرة لهم(22).

فنخلص من جملة ما تقدم إلى النتائج الآتي بيانها: أ- اصطلاح (الحل) و(الفك) وما كان في معناهما اصطلاح وارد في كلام القدماء من الفقهاء وغيرهم بمعنى مشروح في كتاباتهم، مما ينبغي الصيرورة إليه واتخاذه سندًا للتعريف بهذه الطريقة؛ فإن تلك الطريقة

هي الطريقة التي تخرج بها الفقهاء ودرَّسوا بها. واصطلاح (التحليل) وإن كان مستعملاً في لسان المعاصرين بمعان معلومة لديهم مقتبسة من اللسانيات المعاصرة، إلا أنه لا يلزم انتحاء تلك الجهة في فهم كلام الفقهاء؛ فإن كلام الفقهاء إنها يفهم بالطريقة التي لم يزل أهل العلم يفهمونه بها من الزمان الأول. وما قد يجدُّ لدى المتأخرين من أدوات ووسائل في فهم الكلام وتحليله فبالإمكان الاستفادة منها دون نبذ للطريقة المثلى التي خرَّجت لنا فحول الفقهاء والمفتين في كل زمان ومكان.

ب- بين (التحليل) و(الشرح) عموم وخصوص مطلق؛ فإن التحليل من الـشرح، وقد يتضمن الـشرح أمورًا زائدة عن مجرد حل الألفاظ، وهذا أمر ظاهر فيها سبق إيراده من نصوص الفقهاء. ومن ذلك قول الزيلعي (ت743هـ) في شرحه لـ«كنز الدقائق»: (لما رأيت هـذا المختصر المسمى بـ«كنز الدقائق» أحسن مختصر في الفقه، حاويًا ما يحتاج إليه من الواقعات، مع لطافة حجمه لاختصار نظمه، أحببت أن يكون له شرح متوسط يحل الفاظه، ويعلل أحكامه، ويزيد عليه يسيرًا من الفروع مناسيًا له)(دد).

فذكر حلَّ الألفاظ وتعليلَ الأحكام وزيادةَ فروعٍ

<sup>(20)</sup> أزهار الرياض (3/22).

<sup>(21)</sup> انظر: اصطلاح المذهب عند المالكية للدكتور محمد إبراهيم أحمد على (199).

<sup>(22)</sup> انظر: منهج كتابة الفقه المالكي للدكتور بدوي الطاهر (192).

<sup>(23)</sup> تبيين الحقائق (1/2).

من خارج المتن، ومن المعلوم أن تعليل الأحكام وزيادة الفروع ليسا من حلِّ ألفاظ المتن، بل هما شيء زائد عن ذلك، مع قوله إنها مقصودان في شرحه.

ونحو ذلك قول أكمل الدين البابري (ت 786هـ) في شرحه على «الهداية»: (تصدى الشيخ السغناقي لإبراز ذلك والتنقير عما هنالك، فشرحه شرحًا وافيًا، وبيَّن ما أشكل منه بيانًا شافيًا، وسماه «النهاية». لكن وقع فيه بعض إطناب، لا بحيث أن يهجر لأجله الكتاب، ولكن يعسر استحضاره وقت إلقاء الدرس على الطلاب. وكانوا يقترحون عند المذاكرة أن أختصره على ما يحتاج إليه حل ألفاظ «الهداية» وبيان مبانيه، ويحصل به تطبيق الأدلة على تقرير أحكامه ومعانيه) (120).

فهو يذكر أن شرح «النهاية» شرح مطول، وأنه كتب «العناية» مقتصرًا بها على ألفاظ «الهداية» وبيان معانيه. فشرحه كالتهذيب للنهاية الذي هو شرح موسع. ج- إذا تقرر أن الغرض الأساس من تحليل النص هو فهم مقاصده ومعانيه التي أودعها المصنف في ألفاظه، فإن ما كان خادمًا لهذا الغرض بحيث يكون له أثر في فهم معاني الكلام ومرامزه فهو من التحليل، وما كان خارجًا عن ذلك فليس من التحليل. فزيادة المسائل، والتخريجُ على الفروع، والتنبيةُ على فوائد خارج النص

ليس من التحليل في شيء، وإن كان داخلاً في أغراض السروح بوجه العموم. وما كان له أثر في فهم النص وإن كان في غير الكلام على نفس الألفاظ فهو من التحليل، كاخديث عن الأسئلة المقدّرة التي لاحظها المصنف أثناء كتابته، والمطويات التي اجتزأ بالرمز إليها عن التصريح بها، وهذا أمر ينبه إليه الشراح، كقولهم إنه قال هذا جوابًا عن سؤال مقدر، أو احترازًا من دخولِ غيرِ مراد، ونحو ذلك وقي

د- فيها تقدم ذكره من كلام السادة الفقهاء إشارة إلى جملة من العناصر التي يحصل بها حل الألفاظ وبيان المعانى، وهي كالآتي:

- بيان الألفاظ والمفردات، كالغريب ونحوه.
  - بيان العوامل النحوية وأثرها في الكلام.
- بيان المعاني المركبة المستفادة من تركيب الألفاظ بعضها ببعض.
  - بيان منطوق الكلام ومفهومه.
  - تقييد الإطلاقات الواردة في النص.
    - الجواب عن الأسئلة المقدرة.

هــ يمكن بعد ذلك كله أن يقال إن المراد برتحليل النص الفقهي) هـو: حل الألفاظ الواردة في النص الفقهي ببيان معانيها حالة الإفراد، ومواقعها من

<sup>(25)</sup> انظر: فريدة التأليف وشريدة التصنيف لابن الصباغ الموصلي (228).

<sup>(24)</sup> العناية (1/2) مع تصرف بالاختصار.

الكلام حالة التركيب؛ ليتوصل بـذلك إلى بيان منطوق الكلام ومفهومه على ما أراده المتكلم.

\* \* \*

# المبحث الثاني دواعي تحليل النصوص الفقهية

الحديث عن تحليل النصوص الفقهية حديث جديد لم يكن مطروقًا عند من تقدم من العلماء. وليس المراد من هذا فقدان هذه المادة من العلم عندهم، بل المراد أن إفرادها بالحديث استقلالاً وتمهيد مقدماتها، وذكر أدواتها وعناصرها وتطبيقاتها، كل ذلك مما لم يكن له مادة تستقل بالتعلم والتعليم في الزمان المتقدم، بل كانت مما يتلقاه التلامذة عن شيوخهم بالمدارسة والمارسة كما يتلقون سائر المهارات أثناء دراسة العلم في الناها.

ثم إن الحاجة دعت إلى إفراد هذه المادة من العلم بالحديث المستقل، وذلك لدواع مختلفة، منها ما هو قديم غير أنه تعاظم في هذا الزمان، ومنها ما هو جديد حادث، ومن أهم ذلك ما يأتى:

1 – أن نصوص الفقهاء نصوص صيغت بعناية ظاهرة ودقة بالغة، ومع كثرة المراجعة والتصحيح والنقد، ومداولة العلم بين الكتب والمصنفات، وورود الاعتراضات والأجوبة عليها، فإن العناية بها تزداد وتتعاظم.

والذي يضع الكتاب ثم لا يزال يروزه ويصححه ويراجعه، ليس كالذي يرتجله ثم لا يعاود النظر فيه. بـل الأول سيودع في كتابه من العلم والفقه ما يجتهد من بعده في فهمه واستخراجه. ومن ثم كانت كتب الأئمة الكبـار خازن للعلوم، ولم يزل الناس يردون عليها فيردون على ينابيع لا ينضب ماؤها.

روى الحافظ البيهقي (ت458هـ) عن الربيع بن سليهان أنه قال: (قرأت كتاب «الرسالة المصرية» على الشافعي نيّفًا وثلاثين مرة، فها من مرة إلا كان يصححه. شم قال الشافعي في آخره: أبى الله أن يكون كتابٌ صحيحٌ غير كتابه)(٥٠٠).

ثم إذا رأيت هذا الاجتهاد من ذلك الإمام الجليل في صناعة كتابه، فتأمل بعد ذلك قول صاحبه الإمام أبي إبراهيم المزني (ت264هـ): (قرأت كتاب «الرسالة» للشافعي خمسهائة مرة، ما من مرة منها إلا واستفدت منها فائدة جديدة لم أستفدها في الأخرى)، وقوله أيضًا: (أنا أنظر في كتاب «الرسالة» عن الشافعي منذ خمسين سنة، ما أعلم أنى نظرت فيها مرة إلا وأنا أستفيد شيئًا لم أكن عرفته).

والعناية على الكتب التي يعكف مصنفوها على تحريرها وتجويدها مقدَّم على ما لم يكن شأنه كذلك.

<sup>(26)</sup> مناقب الشافعي (2/ 36).

<sup>(27)</sup> المرجع السابق (1/ 236).

ومثل ذلك يقال في الكتب التي قرئت على مصنفيها مرارًا. كرنهاية المحتاج» للرملي (ت1004هـ) التي ذُكر أنها قرئت على صاحبها إلى آخرها في أربعائة من العلاء فنقدوها وصححوها وستحفوها وستحفوها المحتاج» لابن حجر الهيتمي (ت974هـ) التي قدمها شافعية اليمن والحجاز على النهاية وغيرها؛ لما فيها من (مزيد التحرير وكثرة قراءتها على الشيخ) (29).

وذكر في ترجمة السشيخ زكريا الأنصاري (ت626هـ) أن شرحه على «البهجة الوردية» قرئ عليه سبعًا وخمسين مرة حتى حرره أتم تحرير، فهو المقدَّمُ من كتبه كلها حال الاختلاف لزيادة تحريره (٥٠٠). وقد وُصف السيخ زكريا من قبل تلميذه ابن حجر الهيتمي (ت740هـ) بأنه (كان أسرع معاصريه إلى قبول ما يوجب إصلاحًا في كتبه. ولما أكثر منه ألح عليه كثير من الطلبة في تركه فلم يلتفت إليه. حتى جاء إليه إنسان بنسخة من «شرح المنهج» بالغ في تحسينها وقد كادت أن يتعطل النفع بها من كثرة الإصلاح، فقال له: اكتب غيرها. وأعطاه ما استعان به على ذلك، على ما كان دأبه من الإحسان البالغ إلى الطلبة وغيرهم، لا سيها من يأتيه في شيء من كتبه بها إلى الطلبة وغيرهم، لا سيها من يأتيه في شيء من كتبه بها

يقتضي إصلاحًا. ولذا تزاحمت الفضلاء عليها، حتى بلغت من التحرير ما لم [يبلغ]غيرها)(١٠٠).

فهؤلاء قوم حرروا علومهم التحرير البالغ قبل أن يضعوها في الكتب، ثم لما قرؤوا الكتب فحصوها الفحص الشديد، فكانت تلك العلوم والمصنفات -وما يوضع عليها من الشروح والتعليقات من أمثال أولئك علومًا ومصنفات لا يقف الدارس على ما فيها من الفقه إلا بالقراءة المتأنية والتأمل الطويل.

وذكر عن أبي إسحاق الشيرازي (ت476هـ) أنه قال: (كنت أعيد كل قياس ألف مرة، فإذا فرغت أخذت قياسًا آخر على هذا. وكنت أعيد كل درس مئة مرة)(22).

وذكر في سيرة أبي الفضل الزرنجري وذكر في سيرة أبي الفضل الزرنجري الله عنيفة الأصغر، أنه سئل عن مسألة فقال: (كررت هذه المسألة ليلة في برج من حصن بخارى أربع مئة مرة). فكان من آثار هذا الحرص أن قيل فيه إنه كان متى طلب المتفقه منه الدرس ألقى عليه من أي موضع أراد، من غير مطالعة ولا مراجعة لكتاب. وكان الفقهاء إذا أشكل عليهم شيء رجعوا إليه، وحكموا بقوله ونقله(دو).

<sup>(28)</sup> انظر: الفوائد المكية للسقاف (121).

<sup>(29)</sup> الفوائد المدنية للكردي (178).

<sup>(30)</sup> انظر: الكواكب السائرة للغزي (1/ 203)، الفوائد المدنية للكردي (467).

<sup>(31)</sup> فتح الجواد بشرح الإرشاد (1/8).

<sup>(32)</sup> تاريخ الإسلام للذهبي (10/ 386).

<sup>(33)</sup> انظر: المنتظم لابن الجوزي (9/ 200)، تاريخ الإسلام للذهبي (1/ 200). (11/ 189).

#### هيثم بن فهد الرومي: تحليل النصوص الفقهية «دراسة وصفية في المصطلح والدواعي والثمرة»

وكان من الفقهاء من يتقن الكتاب ويكتسب الخبرة به لطول اعتنائه به. فذكر في ترجمة أبي بكر النيسابوري الصفار الشافعي (ت186هـ) أنه درَّس «الوسيط» للغزالي أربعين مرة للعامة، سوى درس الخاصة (وقيل في القاضي شمس الدين أبي عبدالله الأرموي الشافعي (ت506هـ) إنه درَّس «المنتخب في الأصول» أربعين مرة (وقيل.

وذكر في ترجمة مجد الدين أبي الفداء إسماعيل بن محمد بن إسماعيل بن الفراء الحنبلي (ت297هـ) أنه أقرأ «المقنع» للشيخ الموفق مئة مرة (٥٠٠٠).

كما ذكر في ترجمة تقي الدين أبي بكر الزريراني (ت279هـ) أنه طالع «المغنى» للشيخ موفق الدين ثلاثًا وعشرين مرة، وأنه كان يستحضر كثيرًا منه أو أكثره، وعلق عليه حواشي وفوائد((1)).

وكان الشيخ نجم الدين السكاكيني الشافعي (ت388هـ) مشهورًا بمعرفة كتاب «الحاوي الصغير» وحسن تقريره، ويقال إنه أقرأه ثلاثين مرة(قق).

وذكر في سيرة سراج الدين أبي حفص عمر بن

على بن فارس الحنفي (ت298هـ) أنه كان يلقب بـ (قارئ الهداية)؛ لأنه حلَّ «الهداية» على أكمل الدين البابري (ت878هـ) ست عشرة مرة فصار مشتهرًا بإتقانها، حتى إن تلميذه العلامة كال الدين ابن الهام (ت861هـ) قال إنه قرأها عليه على وجه الإتقان ثاني عشرة مرة (ود).

وكان لأبي القاسم ابن العجمي الشافعي (ت 42 هـ) اعتناء بكتاب «المهذب» لأبي إسحاق الشيرازي (ت 476هـ) وقيل: إنه ذكره في الدرس للفقهاء من حفظه خمسًا وعشرين مرة من أوله إلى آخره في أمثلة سوى ذلك كثيرة.

وفي ذلك كله وغيره إشارة إلى مدى العناية بعبارات الفقهاء وكتبهم ونصوصهم، وطول الوقوف عندها وتكرارها، واكتساب الفقه والملكة فيه منها. وما كان لذلك أن يتهيأ لولا ما فيها من العلوم المودعة في العبارات المختصرة الموجزة التي تختزن علمًا كثيرًا وفقهًا لا يتحصل إلا بطول المكابدة ودوام المدارسة.

2 – أن تحليل النصوص الفقهية قائم على اعتبار النص الفقهى نصًا دقيقًا له دلالات تستوجب التحليل،

<sup>(39)</sup> انظر: الضوء اللامع للسخاوي (6/ 109)، سلم الوصول لحاجي خليفة (3/ 182).

<sup>(40)</sup> انظر: صلة التكملة للحسيني (1/102)، طبقات الشافعية لابن كثير (2/ 786).

<sup>(34)</sup> انظر: تاريخ الإسلام للذهبي (13/ 553).

<sup>(35)</sup> انظر: طبقات الشافعية لابن قاضي شهبة (2/ 153).

<sup>(36)</sup> انظر: الذيل على طبقات الحنابلة لابن رجب (4/ 534).

<sup>(37)</sup> المرجع السابق (5/2).

<sup>(38)</sup> انظر: الدر الكمين لابن فهد (1/ 162).

فهي ليست نصوصًا مرتجلة ساذجة يبتدئها الواحد من المصنفين، بل هي نصوص منهجية ذات أنساق دلالية وحجاجية جدلية، صيغت بأساليب علمية لها مقدماتها وشروطها، ولا يمكن فهمها دون استحضار تلك المقدمات وإعمال الذهن فيها، ليستقيم فهم الكلام على ما أراد المصنف؛ إذ الغرض الأساس من تحليل أي نص هو فهمه فهمًا صحيحًا.

ومن أجل ذلك فإنا قد رأينا الفقهاء يحذرون من نقل الفقه ممن لم يكن متأهلاً لمعرفة النقول وفهمها ممن لم يحصّل شروط ذلك أصلاً. قال أبو المعالي الجويني (ت848هـ): (لا يستقل بنقل مسائل الفقه من يعتمد الحفظ ولا يرجع إلى كيس وفطنة وفقه طبع؛ فإن تصوير مسائلها أولاً، وإيراد صورها على وجوهها ثانيًا، لا يقوم بها إلا فقيه. ثم نقلُ المذاهب بعد استتام التصوير لا يتأتّى إلا من مرموق في الفقه خبير، فلا ينزّل نقل مسائل الفقه منزلة نقل الأخبار والأقاصيص والآثار. وإن فرض النقل في الجليات من واثق بحفظه موثوق به في أمانته، لم يمكن فرض نقل الخفيات من غير استقلال بالدراية) "". وقال الزركشي (ت474هـ): (ليس يكفي بالدراية) في مباشر ته. فلذلك إنها تصر للفقيه ملكة الارتياض في مباشر ته. فلذلك إنها تصر للفقيه ملكة

الاحتجاج واستنباط المسائل أن يرتاض في أقوال العلماء وما أتوا به في كتبهم. وربا أغناه ذلك عن العناء في مسائل كثيرة. وإنا ينتفع بذلك إذا تمكن من معرفة الصحيح من تلك الأقوال من فاسدها. ومما يعينه على ذلك أن تكون له قوة على تحليل ما في الكتب وردّه إلى الحجج، فما وافق منها التأليف الصواب فهو صواب، وما خرج عن ذلك فهو فاسد، وما أشكل أمره توقف فه) (20).

5- أن تنكب السبيل الصحيح لتحليل النصوص وفهمها مفضٍ إلى الوقوع في الغلط والزلل لأسباب شتى، منها النقل دون تحرير ولا تحقيق. ولذلك أسباب مختلفة منها الاعتهاد على الثقة بالمنقول عنه دون وقوف على وجوه تصحيح الكلام. قال تاج الدين ابن السبكي على وجوه تصحيح الكلام. قال تاج الدين ابن السبكي (ت771هـ): (وربها اجتزأ أحد الفقيهين بكلام صاحبه، لا أقول إنه يقلده، بل يقنع عند سهاع كلامه من النظر بها لم يكن ليقنع به لو لم يسمعه؛ ثقة منه بنظر صاحبه. وربها لم يكن صاحبه استتم النظر. فأكبر قاطع للطريق على ذوي التحقيق فتور يعرض لهم في أثناء العمل يمنع استتهام النظر واستفراغ الوسع واستكهال الجد. وقليل أقل من القليل وعزيز أعز من الكبريت الأحمر ذهن يستمر على منوال واحد بهمة واحدة حديدة مع العمل

<sup>(41)</sup> الغياثي (300).

إلى آخره، وهنا كبوة الجواد وزلة العالم. ثم ربها وجدت جماعات تابعوه اكتفاء بكلامه وظنًا أنه استتم النظر، فترى كلمتهم اتفقت على غير الصواب؛ لتقليد بعضهم بعضًا. وفي الحقيقة المخطئ أولهم الذي وثقوا به واتكلوا عليه. غير أنه أخطأ خطأ واحدًا، وهم أخطأوا خطأين: الخطأ الذي أخطأه، وزادوا عليه باتكالهم عليه، وما كان لهم أن يفعلوا مع غير المعصوم ذلك)(د).

4- أن نقد كلام المتكلم فرع عن فهم المراد به وملاءمة اللفظ للمراد. وكلام أهل العلم متّصِلٌ بعضه ببعض، بحيث يشرح بعضه بعضًا، أو يمت إليه بوجه من الوجوه، لا سيا علم الفقه؛ لأن (المذهب نقل) كيا يقول الإسنوي (ت772هـ) (۱۰۰). وما كان شأنه كذلك فلا بد أن يكون كلام المتأخر واقعًا على حد كلام المتقدم. ولذا فإن الفقهاء اجتهدوا في ضبط وجوه الكلام حتى لا يلتبس بعضه ببعض، وجعلوا ليذلك قواعد واصطلاحات وتراتيب، وعلى من يكتب مسائل الفقه أو يقرؤها أن يكون على علم بها؛ حتى يفهم الكلام أولا،

ثم ليقع كلامه فيه على وجه صالح، بحيث يصح توجيه الاعتراض والنقاش، ويتوارد أول الكلام وآخره على مورد واحد. وبهذا ينمو العلم ويزداد تحريرًا وتصحيحًا. ولذا كان من شأن الفقهاء أن يجيبوا عن بعض الاعتراضات التي ترد على كلامهم بأن المعترض لم يفهم المراد. وإنها يصح مثل هذا الجواب إذا كان المعترض لم يجر على القواعد المعهودة في فهم الكلام، فأما الكلام الذي تتصرف فيه وجوه التأويل فإنه يمكن لصاحبه أن يصرّف مراده إلى حيث شاء.

5 – أن من الناس من يتعمد تغميض الكلام والبعد به عن مذاهب الضبط والإتقان؛ ليتوسل بذلك إلى إدخال مرادات فاسدة لا يستنكر الناس ظاهرها، حتى إذا جاءت المحاققة تهرب بالتأويل إلى حيث شاء من المذاهب.

وقد نقل الذهبي (ت748هـ) في «تاريخ الإسلام» في أثناء ترجمة ابن سبعين (ت669هـ) عن شيخه قاضي القضاة تقي الدين ابن دقيق العيد (ت702هـ) أنه قال: (جلست مع ابن سبعين من ضحوة إلى قريب الظهر، وهو يسرد كلامًا تُعقل مفرداته ولا تُعقل مركباته) «٤٠».

وهـذا الـصنيع الـذي هـو اسـتعمال المفردات

<sup>(43)</sup> ترشيح التوشيح (522).

<sup>(44)</sup> المهات (1/101). وقال الشيخ سليان الجمل (ت1204هـ) في حاشيته على شرح المنهج (1/3): (وما رأيته غير معزو لأحد فهو من فهمي الضعيف، ولا يكون إلا في أمر يتعلق بفهم العبارة دون حكم شرعي؛ لأن هذا لا يؤخذ إلا من النقل).

<sup>(45)</sup> تاريخ الإسلام (15/ 169).

المعهودة في سياقات غير معقولة ولا مفهومة صنيع من لا يريد لكلامه أن يُفهم. ولذلك أسباب، منها الرغبة في إخفاء المراد وعدم إظهاره. وقد ذكر القاضي أبو الحسن الماوردي (ت504هـ) أن استعال الرمز في الكلام يختص غالبًا بأحد شيئين، وذكر منها استعاله في مذهب شنيع يخفيه معتقده، ويجعل الرمز سببًا لتطلع النفوس إليه، واحتمال التأويل فيه سببًا لدفع التهمة عنه (ق). ومما لا ريب فيه أن هذه الطريقة مباينة لطريقة الفقهاء القائمة على الضبط وقصد استقامة الكلام، وتحري الدقة فيه.

6- أن القرائح في الزمن الأخير قد ضمرت، وأن السبل قد تقطعت دون فهم كلام القدماء لأسباب عدة، من أهمها الانتقال في طرائق التعليم من التعليم القديم إلى التعليم الحديث الذي كثر فيه الاعتباد على القريحة دون التزام الصناعة، أو دون معرفة بها وتلقً لها عن أهلها العارفين بها ممن تلقاه بدوره عن الشيوخ والأساتذة من قبل.

والواقع أن القريحة تزل مع حدتها وكمال تقدمها في العلم، فكيف بالقريحة التي يكون استنادها إلى الذكاء والفطرة وحدها. وقد قال ابن سينا (ت428هـ) في صناعة المنطق: (الصناعة قد يذهب عنها ويقع العدول عن استعمالها في كثير من الأحوال، لا أنَّ الصناعة في

نفسها غير ضابطة وغير صادَّةٍ عن الغلط، لكنه يعرض هناك أمور: أحدها من جهة أن يكون الصانع لم يستوف الصناعة بكهالها. والثاني أن يكون قد استوفاها، لكنه في بعض المواضع أهملها، واكتفى بالقريحة. والثالث أنه قد يعرض له كثيرًا أن يعجز عن استعهالها، أو يذهب عنها. على أنه وإن كان كذلك، فإنَّ صاحب العلم، إذا كان صاحب الصناعة واستعملها، لم يكن ما يقع له من السهو مثل ما يقع لعادمها. ومع ذلك فإنه إذا عاود فعلاً من أفعال صناعته مرارًا كثيرًا تمكن من تدارك إهمال، إن كان وقع منه فيه؛ لأن صاحب الصناعة إذا أفسد عمله مرة أو مرارًا تمكن من الاستصلاح، إلا أن يكون متناهيًا في البلادة. فإذا كان كذلك فلا يقع له السهو في مهات صناعته التي تعينه المعاودة فيها، وإن وقع له سهو في نوافلها) (د).

فإذا علم ذلك فقد بان أن القريحة ليست مما يصح الركون إليه والاعتهاد عليه على كل حال، دون التزام بقانون العلم ونظامه. هذا فيمن كان صحيح القريحة جاريًا على سداد النظر، فضلاً عمن كان غافلاً عن ذلك كله، أو عن أكثره، أو عن شيء منه.

وإذا كان الأذكياء الملازمون للشيوخ من الفقهاء يتفق لهم الغلط والزلل في فهم كلام المصنفين، فكيف

<sup>(46)</sup> انظر: أدب الدين والدنيا (97).

<sup>(47)</sup> الشفا (19).

بمن تنكب ذلك واكتفى بفهمه ومطالعته دون معرفة بقوانين الصناعة؟

#### \* \* \*

## المبحث الثالث ثمرة تحليل النصوص الفقهية

لتحليل النصوص الفقهية ثمرات عدة، من أهمها ما يأتي ذكره:

حسن فهم مسائل الفقه ونصوص الفقهاء، ومعرفة موارد الكلام.

وذلك أن من الناس من يهجم على المعاني دون وقوف عند الألفاظ وفحص لها. والألفاظ قوالب المعاني وصورها. ولا ينبغي للإنسان أن يتعجل في الفهم لأول سانحة تعن له؛ فإن الأغلاط التي تقف دون صحة التصورات كثيرة، ولا يأمن المرء مع العجلة أن يسقط بعض المقدمات الضروريات في الفهم وحسن الانتقال إلى المعاني المركبة. وربا تسرع بالإنكار على ما كان الواجب في مثله التأني في فهمه وتقليب وجوه النظر فيه قبل أن يتبسط في النقد له والاستدراك عليه.

ولابن دقيق العيد (ت702هـ) في مثل هذا المعنى كلام حسن، حيث يقول في خطبة شرحه لـ «مختصر ابن الحاجب الفروعي» بعد أن ذكر أنه ربها عِيْبَ لفظ ابن الحاجب بالتعقيد، فقال منافحًا عنه: (فأما الاعتراض بالتعقيد والإغهاض فربها كان سببه بعد

الفهم، ويُعَدُّ الذنب هناك للطرف لا للنجم، وإنها وضعت هذه المختصرات لقرائح غير قرائح، وخواطر إذا استسقيت كانت مواطر، وأذهان يتقد أوارها، وأفكار إذا رامت الغاية قصر مضهارها. فربها أخذها القاصر ذهنًا، فها فكَّ لها لفظًا ولا طرق معنى. فإن وقف هناك وسلَّم سَلِم، وإن أنف بالنسبة إلى التقصير فأطلق لسانه أشم، وهو غطئُ في أول سلوك الطريق، وظالم لنفسه حيث حملها مالا تطيق. وسبيل هذه الطبقة أن تطلب المبسوطات التي تفردت في إيضاحها، وأبرزت معانيها سافرة عن نقابها مشهورة بغررها وأوضاحها. والحكيم من يقر الأمور في نصابها، ويعطى كل طبقة مالا يليق إلا بها)(١٠٠٠).

ولذا فإن أهل العلم يؤكدون على طائفة من الأدوات والمعاني هي في جملتها مما يرجع إلى تحليل النصوص، كالسؤال عن الألفاظ المستعملة، والنظر في السياقات، وتفسير بعض الكلام ببعضه، والنظر في المقيدات والمخصصات، وغير ذلك مما هو مشهور معلوم.

ومن لم يحسن النظر في كلام الفقهاء بالوقوف عند ذلك كله وغيره مما هو في معناه فسيجري منه الغلط في تنزيل كلامهم على مراداتهم، وربها ناقشهم في العبارات والمعاني بها لم يخطر لهم ببال. قال ابن القيم (ت 751هـ):

<sup>(48)</sup> طبقات الشافعية الكبرى للتاج السبكي (9/ 235).

(ما أكثر ما ينقل الناس المذاهب الباطلة عن العلماء بالأفهام القاصرة)(١٠٠٠).

وكما يتفق هذا في كلام الناس فإن العلماء يحذرون من النظر في كلام صاحب الشريعة دون ملاحظة هذه المعاني؛ فإن نصوص الشارع أجل خطرًا، والخطأ فيها أعظم ضررًا. قال أبو إسحاق المشاطبي (ت790هـ): (مدار الغلط في هذا الفصل إنها هو على حرف واحد، إنها هو الجهل بمقاصد الشرع، وعدم ضم أطرافه بعضها إلى بعض؛ فإن مأخذ الأدلة عند الأئمة الراسخين إنها هي على أن تؤخذ الشريعة كالصورة الواحدة بحسب ما ثبت من كلياتها وجزئياتها المرتبة عليها، وعامها المرتب على خاصها. ومطلقها المحمول على مقيدها، ومجملها المفسر بمبينها، إلى ما سوى ذلك من مناحيها. فإذا حصل للناظر من جملتها حكم من الأحكام، فذلك هو الذي نطقت به حين استنطقت) (٥٥).

ومن أجل ذلك فقد نبّه الفقهاء على أن كلام الفقهاء يفسر بعضه بعضًا، ويشرح بعضه بعضًا. وما يوجد من الإطلاقات في بعض كلامهم فإنه لا يجوز الإفتاء به عمن لا يعلم التقييدات الواردة عليه في نصوص أخرى في الشروح أو غيرها. قال أبو عبدالله ابن حامد (ت 403هـ): (الفقيه قد يطلق جوابه في مكان اكتفاءً بها

ثبت من جواباته بالتقييد والتفسير)(١٥).

وقال القرافي (ت884هـ): (اعلم أن طالب العلم له أحوال، الحالة الأولى: أن يشتغل بمختصر من ختصرات مذهبه، فيه مطلقات مقيدة في غيره، وعمومات مخصوصة في غيره. ومتى كان الكتاب الذي حفظه وفهمه كذلك، أو جُوِّز عليه أن يكون كذلك، حرم عليه أن يفتي بها فيه وإن أجاده حفظًا وفههًا، إلا في مسألة يقطع فيها أنها مستوعبة التقييد، وأنها لا تحتاج إلى معنى آخر من كتاب آخر. فيجوز له أن ينقلها لمن يحتاجها على وجهها، من غير زيادة ولا نقصان. وتكون عين الواقعة المسؤول عنها، لا أنها تشبهها، ولا ثُخرَّج عليها، بل هي هي حرفًا بحرف؛ لأنه قد يكون هنالك فروق تمنع من الإلحاق، أو تخصيص أو تقييد يمنع من المخفوظ، فيجب الوقف) (20).

<sup>49)</sup> مدارج السالكين (2/ 403).

<sup>(50)</sup> الاعتصام (2/62).

<sup>(51)</sup> تهدنيب الأجوبة (2/858). وتأمل قول الحافظ البيهقي (ت458هـ): (والشافعي لا يحتج بالمراسيل ولا بأحاديث المجهولين، وهو وإن كان يروي مقاطيع، ويروي عن بعض الضعفاء، فليس يعتمد على روايتهم، وإنها يعتمد على ما تقوم به الحجة من الكتاب والسنة الصحيحة أو الإجماع أو القياس على بعض ذلك، ثم يروي ما يحفظ في الباب من الأسانيد على رسم أكثر أهل الحديث، وإن كانت الحجة لا تقوم ببعضها، ويشير إلى ضعف ما هو ضعيف منها بانقطاع أو غيره؛ لئلا يتوهم أن اعتهاده عليه، وقد سكت عن بيانه في بعض المواضع، اكتفاء بها بيَّن في بعضها) المدخل إلى علم السنن (1/28).

<sup>(52)</sup> الفروق (2/ 198).

#### 2. التمييز بين ما يحتمله الكلام من المعاني وما لا يحتمله.

وذلك أن الكلام منه ما لا يفهم إلا على وجه واحد (قورة) ومنه ما يمكن أن يفهم على غير وجه، فيختلف الناس فيه. فلا يجعل الأول كالثاني. وإنها امتاز الخلاف السائغ عن غيره باحتهال قوانين الكلام للخلاف أو عدم احتهالها له. وأما أن يفهم كل إنسان كل كلام كها يشاء دون مراعاة قواعد الكلام وقوانينه، ولا التفات إلى مرادات المتكلمين، فهذا وإن كان في مذاهب الناس في زماننا من يقول به، فيها يسمى (موت المؤلف) وغير ذلك

(53) وهو النص في اصطلاح علماء الأصول في بعض تعريفاته، حيث عُرِّف بأنه: كل لفظ لا يحتمل إلا معنى واحدًا. وعرفه آخرون بأنه: ما كان صريحًا في حكم من الأحكام، وإن كان اللفظ محتملاً في غيره. قال القاضي أبو يعلى (ت458هـ): (وليس من شرطه أن لا يحتمل إلا معنيَّ واحدًا؛ لأن هذا يعز وجوده) العدة (1/ 138). وهذا الاصطلاح ليس له مقابل في المذاهب الغربية الحديثة؛ لأنهم يستبيحون تأويل كل الخطابات. انظر: تحليل الخطاب العربي للدكتور محمود عكاشة (18). ونحن متى علمنا كثرة اختلاف البشر وأنهم لا يكادون يجتمعون على شيء من مذاهب العقول، مع علمنا بأن شؤون الدنيا والآخرة لا تصلح إلا على أن يكون لهم معاقـد إجماع لا يتنازعون فيها، فإننا نعلم حينئذٍ أن (الهداية) تقتضي أن يدل الله تعالى الناس على أصول ومجامع لا يختلفون فيها، وأن تكون الدلالة عليها على وجه لا يكون فيه اختلاف؛ ليحصل الغرض من الهداية نفسها. ثم إذا هداهم إلى ذلك فالواجب عليهم ألا يتقدموا عليه برأي وغيره. قال ابن خلدون (ت808هـ): (إذا هدانا الشارع إلى مدرك، فينبغى أن نقدمه على مداركنا ونثق بـه دونها) المقدمة (5/ 249).

والمتكلم إذا صدر عنه الكلام فإنها يصدر لأجل غرض مراد له. ولذا قال أبو الفتح ابن جني (ت392هـ) في تعريف اللغة، إنها: أصواتٌ يعبِّر بها كل قوم عن أغراضهم (ق). والألفاظ قوالب للمعاني المرادة بها، ومن ثم وجب على المتكلم أن يستعمل من الألفاظ ما يكون دليلاً على ما في نفسه من المعاني، ووجب على السامع أن يفهم الألفاظ على وضعها الذي يتوصل به إلى إدراك مراد المتكلم.

ولما ذكر أبو عثمان الجاحظ (ت255هـ) قول إبراهيم بن محمد بن علي بن عبدالله بن عباس: (يكفي من حظ البلاغة أن لا يؤتى السامع من سوء إفهام الناطق، ولا يؤتى الناطق من سوء فهم السامع). عقب أبو عثمان فقال: (أما أنا فأستحسن هذا القول جدًّا)(قول).

ومن ثم قال طوائف من أهل العلم إن لازم مذهب الإنسان ليس بلازم له ما لم يلتزمه (٥٠٠). وقيده

<sup>(54)</sup> انظر: دليل الناقد الأدبي للدكتور ميجان الرويلي وزميله (241).

<sup>(55)</sup> انظر: الخصائص (1/ 33).

<sup>(56)</sup> البيان والتبين (1/87).

<sup>(57)</sup> انظر: مجموع الفتاوي لابن تيمية (20/ 217).

بعضهم بها إذا لم يكن لازمًا بيّنًا (٥٥). وذلك أن الإنسان ربها تكلم بالكلام ولم يفطن إلى لوازمه، ولو نُبّه لها لانفصل منها.

ولما كان ذلك غير وارد في كلام الله تعالى فقد استدل أهل العلم فيه بمثل ذلك. ومنه استدلال على على أقل مدة الحمل. حيث روى البيهقي في سننه أن عمر في أتي بامرأة قد ولدت لستة أشهر، فهم برجمها، فبلغ ذلك عليًا في فقال: ليس عليها رجم. فبلغ ذلك عمر في فأرسل إليه فسأله، فقال: ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ عُمر فَ فأرسل إليه فسأله، فقال: ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لَمِنْ أَرَادَ أَن يُتم الرَّضَاعَة أَ ﴾ أولنده في فارسل إليه فسأله، وفال: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ الله وَهَمُلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَيْوُن شَهْرًا أَ ﴾ [البقرة: 233]، وقال: ﴿ وَحَمُلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَيْوُن شَهْرًا أَ ﴾ [الأحقاف: 15]. فستة أشهر حملُه، وحولين تمام، لاحدً عليها. أو قال: لا رجم عليها في نا مثل ذلك لو اتفق في كلام الناس فإنهم ربها غفلوا عن لازم جمع الآيتين، فأما في كلام الله تعالى فلازم الحق حق ﴿ لَا يَضِلُّ رَبِي وَلَا

يَنسَى ﴾ [طه: 52].

ومن ذلك أن الفقهاء قالوا إن القاعدة أن اللفظ إذا سيق لبيان معنى فلا يحتج به في غيره؛ فإن داعية المتكلم منصرفة لما توجه له، دون الأمور التي تغايره (٥٠٠٠). قال أبو عبدالله المقري (ت759هـ): (فلا يصح احتجاجُ ابن العربي على منع ائتهام المفترض بالمتنفل بقوله تعالى: ﴿ كَمْ سَبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَىٰ ﴾ [الحشر:14]. وقولُه: ما ذُمَّ به المنافقون لا يفعله المسلمون. ولقائل أن يقول: هذا كالعام الوارد على سبب) (١٠٠٠).

فالمراد أن تحليل النص والوقوف عند ألفاظه للتوصل إلى مراد المتكلم بها سبيل إلى التمييز بين ما يحتمله الكلام من المعاني وما لا يحتمله منها.

ومن ذلك أننا إذا رأينا في كتاب بعض فقهاء مذهب من المذاهب نسبة قول إلى ذلك المذهب، ثم لم نجد ذلك القول في كتب من تقدمه من فقهاء مذهبه، ولا من يعتمد نقله للأقوال منهم، ولم يكن هو من أصحاب الوجوه في ذلك المذهب، بحيث ينسب ابتداء ذلك القول إليه، فإن ما ينقله لا يحمل على أنه قول أو وجه في المذهب بل على أنه غلط في النقل. (والفقيه من ويميز] عثرات الأئمة عما يعد من أصل المذهب)(20).

<sup>(58)</sup> انظر: حاشية العطار على شرح جمع الجوامع (2/ 173).

<sup>(59)</sup> السنن الكبرى، كتاب العدد، باب ما جاء في أقبل الحمل (59). وفي هذه القصة اختلاف مشهور، فمن أهل العلم من يرويها عن عمر ﴿ وعلي ﴿ ومنهم من يجعلها عن عثمان ﴿ ومنهم من يجعلها عن عثمان ﴿ ومنهم من يجعلها عن عثمان ﴿ وابن عباس ﴾ ولكل وابة سياقات – وفي بعضها إرسال – ذكرها الحافظ ابن عبدالبر (تـ 463هـ) في «الاستذكار» (7/ 491) ثـم قال: (لا أعلم خلافًا بين أهل العلم في ما قاله علي وابن عباس في هذا الباب في أقل الحمل، وهو أصل وإجماع).

<sup>(60)</sup> انظر: العقد المنظوم للقرافي (1/ 534).

<sup>(61)</sup> القواعد (179). وراجع بقية كلامه.

<sup>(62)</sup> نهاية المطلب للجويني (12/ 360).

## 3. التعرف على مواقع الغلط في فهم الكلام.

وذلك أن الناظر في الكلام قد يغلط في فهمه شم لا يدري من أين أتي حتى وقع في الغلط، فإذا امتهدت له خطوات النظر في كلام الفقهاء، شم راح يتحقق من انتهاجه سبيل الفهم، فإنه يتبين له مواضع الصواب والعطب في ذلك كله.

ولم يزل من طريقة الفقهاء أن يدفعوا اعتراض الخصوم بأنهم لم يفهموا قولهم على وجهه. ثم يبينون لهم مثار الغلط ويكشفون لهم عن وجه الصواب. ثم إن الأنظار قد تختلف بعد ذلك، شريطة أن يفهم كل أحد كلام الآخر على معناه عنده. فأما أن يفهم الخصم معنى غير مراد، ولا اللفظ يؤدي إليه أداء صحيحًا، فإن هذا سبيل إلى الغلط والإلزام الباطل.

ومن ذلك أن أبا محمد ابن أبي زيد (ت386هـ) في رده على بعض المخالفين انتقده كثيرًا بأنه لم يفهم معنى كلام الإمام مالك. كقوله مثلاً في بعض المواضع: (أنكر هذا الرجل على مالك في هذه المسألة قوله، إلا أنه لم يحكه على وجهه، وذكر في بعضها ما لم يقله، وجهل الأصل الذي بني عليه مالك قوله هذا، ولم يدر أيضا ما روي عن مالك في هذا الأصل من اختلاف القول)(ق). وقال في موضع آخر: (فهذا الذي حكى باطل ليس بقول

مالك. وأراه على ظنه يتكلم، إن سلم من التعنيـد)(١٩٠٠). وقال في مسألة أخرى: (وما ذكرته عن مالك ليس بقول مالك. أو لعلك رأيت قوله فظننت أن ما حكيت مثله. أو قبلته ممن عنده من التحامل والجهل ما حرَّف به القول)(٥٥). وقال في مسألة استهلال المولود: (وأنكر هذا الرجل قول مالك في الصبي يولد فـلا يـستهل، إنـه [لا يجب له حكم] في الميراث له، [ومنه]، والصلاة عليه، وغير ذلك. وحرف ما حكى فيه عن مالك. فقال: إن مالكًا قال: إذا اقام الصبي يومًا ويومين يرضع ويعطس ويبول ويتحرك، إنه لا يرث ولا يورث حتى يستهل صارخًا. قال: وهذا خلاف كتاب الله؛ لأنه حي بها ظهر من تحركه وعطاسه ورضاعه، والحركة معدومة من الموتى، وكيف يشرب اللبن ميت؟ أرأيت إن أقام أربعين سنة لا ينطق أيكون ميتًا؟ وقد نجد من لم ينطق ولا ينطق يأكل ويشرب. فجمع هذا الرجل في عبارته إحالة في القول، وخطأ في العلة التي جعلها دليلاً، وباطلاً من القول إذ أصرف معنى المصراخ إلى النطق والكلام. ولم يقل مالك ولا غيره: إن النطق دليل الحياة، فيحتج عليه بأن يقول: أرأيت إن أقام أربعين سنة لا ينطق، فهذا من الباطل)(١٥٠٠. وينتقده في غير موضع بأنه (لم يحك قول

<sup>(64)</sup> المرجع السابق (2/451).

<sup>(65)</sup> المرجع السابق (2/631).

<sup>(66)</sup> المرجع السابق (2/644).

<sup>(63)</sup> الذب عن مذهب الإمام مالك (2/ 508).

مالك على وجهه)(67).

وربها حصل التغليط لمن لم يفهم الكلام ولو كان من أهل المذهب نفسه، سواء في تحرير الأسهاء والألفاظ والاصطلاحات، أو تحرير الأقوال، أو الأدلة، أو غير ذلك.

ومن ذلك مثلاً أن زين الدين ابن نجيم (ت070هـ) لما تكلم في دباغ جلد الكلب، وفرع القول بطهارته بالدباغ على القول بطهارة الكلب نفسه - وهو قول عندهم - أجاب عن اعتراض مقدّر مفاده: كيف يكون سؤر الكلب نجسًا على القول بطهارة عينه؟ ثم وصف هذا الإشكال المقدر بأنه (غفلة عظيمة عن فهم كلامهم)؛ لأن قولهم بطهارة عينه لا يستلزم طهارة كل جزء منه. وسؤر الكلب متحلب من لحمه، ولحمه نجس. قال: (فظهر بهذا أن الكلب طاهر العين، بمعنى طهارة عظمه وشعره وعصبه وما لا يؤكل منه، لا بمعنى طهارة لحمه. لكن قد أجاب في «المحيط» فقال: وإن كان فمه مشدودًا بحيث لا يصل لعابه إلى ثوبه جاز) (۱۵%).

فابن نجيم هنا يبين موقع الغلط في الاعتراض المقدر في المسألة، وهو فهم المراد بطهارة عين الكلب عندهم على غير مرادهم. ولذا بيَّن المسألة، ثم ذكر الإشكال المقدر، ثم أجاب عنه بتوضيح المعنى الخاص،

والفرق بين المسألتين.

ومثله أن ابن نجيم أيضًا لما تطرَّق إلى مسألة (التشريك)، وهي أن يطيل الإمام الركوع لإدراك الجائي لا تقربًا لله تعالى، وهو مكروه عندهم. والمسألة خلافية مشهورة (وفي «النخيرة» مشهورة فقال ابن نجيم عندها: (وفي «الذخيرة» و «البدائع» وغيرهما: قال أبو يوسف: سألت أبا حنيفة عن ذلك، فقال: أخشى عليه أمرًا عظيمًا. يعنى الشرك) ثم قال: (وقد وهم بعضهم في فهم كلام الإمام، فاعتقد منه أن يصيّر المنتظر مشركًا يباح دمه، فأفتى بإباحة دمه! وهكذا ظن صاحب «منية المصلى»، فقال: يخشى عليه الكفر، ولا يكفر. وكلُّ منهم غلط، ولم يرده الإمام عَلَيْكَ، بل أراد أنه يخاف عليه الشرك في عمله الذي هـ و الرياء، وإنها لم يقطع بالرياء في عمله لما أنه غير مقطوع به لوجود الاختلاف)(٥٠٠. فالغلط هنا وقع في تحرير معنى (الشرك) في كلام أبي حنيفة؛ حيث إن مراده الشرك العملي الذي هو الرياء، أما الـذين وهمـوا في كلامـه فقـد حملـوه عـلى الشرك الذي هو الكفر والخروج عن الإسلام.

والأمثلة سوى ذلك كثيرة جدًّا. وفيها تنبيه إلى أهمية معرفة المقدمات والأدوات التي لا يمكن التوصل إلى النظر الصحيح في فهم كلام الفقهاء إلا بها، والتي

<sup>(67)</sup> الذب عن مذهب الإمام مالك (2/ 690).

<sup>(68)</sup> البحر الرائق (1/ 107).

 <sup>(69)</sup> راجع: حاشية الدسوقي على الشرح الكبير (1/ 323)،
 المجموع للنووي (4/ 125)، المغني لابن قدامة (3/ 78).

<sup>(70)</sup> البحر الرائق (1/334).

يؤدي إهمالها إلى الوقوع في الغلط والإلزام بها لا يلزم. 4. بناء ملكة التفقه.

وذلك أن حقيقة الفقه الفهم. ومن لم يحسن التوصل إلى إدراك مرادات الفقهاء من كلامهم فهو بعيد عن حقيقة الفقه. وربها فهم من كلامهم غير مرادهم. والعرب تقول في المجيب على غير فهم: (أساء سمعًا فأساء جابة) (أساء بنى على الغلط وفرَّع عليه كان ما فرَّع أشد ضعفًا.

قال تقي الدين السبكي (ت756ه): (والضعيف كلما فرع عليه ظهر ضعفه، وربها يؤدي إلى شيء لا يلتزمه صاحب ذلك القول) (٢٠٠٠. هذا فيها قد يكون له وجه من الفهم وحظ من النظر، فكيف بها كان محض غلط أو سبق وهم؟

والذي لا يأخذ الفقه عن أهله وعلى وجهه، بحيث يقف على المعاني، ويحسن فهم الكلام، فإنه بعيد عن أن ينال درجة الفقه، ومن كان كذلك ثم راح يتكلم في الفقه فإنه ربها كان ما يفسد أكثر مما يصلح. وقد كان القاضي أبو حامد المروروذي الشافعي (ت362هـ) يقول: (من كان نصف طبيب فإنه يقتل العليل، ومن كان نصف فقيه فإنه يحلل المحرم) دن.

5. ترتيب مسالك التفقه.

وذلك أنه إذا تقرر لنا أن لفهم كلام الفقهاء سبيلاً ناهجة، فإن الواجب أن تسلك هذه السبيل بخطواتها وإجراءاتها وتراتيبها المعهودة عند أهل الفقه، بلا تنكّب لها ولا إهمال لشيء منها. وإذا علمنا أن هذه السبيل هي التي أخرجت لنا كبار الفقهاء والمفتين في أمصار المسلمين باختلاف أزمانهم فإن ترك تلك السبيل المسلمين باختلاف أزمانهم فإن ترك تلك السبيل التدبير وترك الجادة.

بل الذي ينبغي النظر في مراتب المتفقهين، شم النظر فيها هو أصلح وأنفع لكل مرتبة، فإن الذي هو أنفع للمنتهي مضر بالمبتدي، كها أن التفصيل المفيد للمبتدي تطويل على المنتهي.

وقد جاء وصف لطقة إصلاح لنظام التدريس في جامع القرويين في مدينة فاس، في خطاب مهم وجهه سلطان المغرب عبدالرحمن بن هشام (ت1276هـ) إلى شيخ القرويين في وقته عام 1261هـ، ومما جاء في الخطاب: شيخ القرويين في وقته على العادة، وجدهم في الطلب، غير (بلغنا توافر طلبة العلم على العادة، وذلك لمخالفة الفقهاء في أنّه قل التحصيل والإفادة، وذلك لمخالفة الفقهاء في إقرائهم عادة الشيوخ، وإعراضهم عمّا ينتج التحصيل والرسوخ؛ فإن الفقيه يبقى في سلكة سيدي خليل نحو العشر سنين، وفي الألفية العامين والثلاثة؛ لكثرة ما يُجلب من الأقوال الشاذة والمعاني الغريبة، وكثرة التشغيب

<sup>71)</sup> انظر: الأمثال لأبي عبيد القاسم بن سلام (53).

<sup>(72)</sup> فتاوى السبكي لتقى الدين السبكي (2/292).

<sup>(73)</sup> البصائر والذخائر (8/ 136).

بالاعتراضات وردها ومناقشة الألفاظ، ويخلط على المتعلم حتى لا يدرى الصحيح من السقيم، ولا المنتج من العقيم. وفي ذلك تضييع الأعمار التي هي أنفس المتاجر بـلا فائـدة. فترى الفقهاء يكثرون على المبتدئ من نقول الحواشي والاعتراضات، وينوعون الأقوال والعبارات، حتى لا يدري ما يمسك، ويقوم من مجلس الدرس أجهل مما كان. وما هكذا كان يفعل أهل الإفادة والتحرير الذين يحرصون على نفع طلبة العلم، فقد كانوا يسهلون لهم طرق العلم واستفادته، ويتنزلون لعقول الطلبة على قدر أفهامهم، حتى يحصل اللبيب على مراده في أقرب أوان. فبوصول كتابنا هذا إليك، اجمع المدرسين وأرشدهم لما فيه المنفعة العامة، والإفادة التامة، وهو الاقتصار في التقرير على حل كلام المؤلفين وإفهامه، مع التنبيه على ما فيه من خطأ وتحريف من غير إكثار هذر؛ إذ المقصود حصول الفهم والإفادة. والمناقشة في الألفاظ إنها هي لغو وزيادة. وما تقدم قراءة النحو والبيان والمعقول، إلا لتحصيل الملكة التبي يتوصل بها إلى فهم المنقول. فلا ينبغي في الفقه مناقشة الألفاظ، ولا نقل كل ما سوده الحفاظ. بل ينبغي الاقتصار على بسط المسائل وفصولها، وتقريبها للفهم بتقرير أصولها، فلا يجاوز الفقيه في سلكة خليل العام، وإن أطال ففي عامين، ولا يجاوز في الألفية الشهر أو الشهرين)(٥٠).

# (74) منقول بتصرف من: الدرر الفاخرة بمآثر الملوك العلويين بفاس الزاهرة لعبدالرحمن ابن زيدان (79).

#### الخاتمة

هـذا عـرض لخلاصـة البحـث وأهـم نتائجـه وتوصياته:

# أولاً: أهم النتائج:

- المراد بتحليل النص الفقهي: حل الألفاظ الواردة فيه ببيان معانيها حالة الإفراد، ومواقعها من الكلام حالة التركيب؛ ليتوصل بذلك إلى بيان منطوق الكلام ومفهومه على ما أراده المتكلم.

- يدخل في تحليل النص الفقهي كلٌّ من:

أ- بيان الألفاظ والمفردات، كالغريب ونحوه.

ب- بيان العوامل النحوية وأثرها في الكلام.

ج- بيان المعاني المركبة المستفادة من تركيب الألفاظ بعضها ببعض.

د- بيان منطوق الكلام ومفهومه.

هـ- تقييد الإطلاقات الواردة في النص.

و- الجواب عن الأسئلة المقدرة.

- هناك دواع تدعو إلى العناية بتحليل النصوص الفقهية، وذلك أن نصوص الفقهاء نصوص صيغت بعناية ظاهرة ودقة بالغة، فهي نصوص منهجية ذات أنساق دلالية وحجاجية جدلية، صيغت بأساليب علمية لها مقدماتها وشروطها، ولا يمكن فهمها دون استحضار تلك المقدمات وإعال الذهن فيها. والغلط فيها سيفضي إلى الغلط في فهم الكلام، وفي البناء والتخريج عليه،

وكذلك سيؤدي إلى الغلط في نقده والاعتراض عليه. لا سيا في الزمن المتأخر الذي ابتعد فيه الناس لأسباب شتى عن طرائق الفقهاء الدقيقة في حل الألفاظ وبيان معانيها.

- لتحليل النصوص الفقهية فوائد وثمرات عظيمة، منها ما يأتي:

أ- حسن الفهم لكلام الفقهاء ومسائل الفقه.

ب- التمييز بين المعاني المحتملة والمعاني المستبعدة.

ج- بناء الملكة الفقهية.

د- معرفة مواقع الغلط في الكلام.

هـ- ترتيب مسالك التفقه.

#### ثانيًا: التوصيات:

- عقد موازنات بين المصنفات الفقهية لفحص ما تتضمنه من عناصر التحليل، وما تتفاوت فيه منها.

- بناء المقررات الفقهية على هيئة تتضح بها عناصر التحليل، بحيث تراعى عند بناء المتون المتضمنة للمسائل والنوازل المستجدة.

- إفراد مادة (تحليل النصوص الفقهية) في أقسام الفقه في سائر الكليات الشرعية.

- دراسة (تحليل النصوص) في سائر علوم الشريعة واللغة.

والحمدلله أولاً وآخرًا، وصلى الله وسلم على نبينا محمد.

#### قائمة المصادر والمراجع

الإحكام في أصول الأحكام. الأندلسي، أبو محمد علي بن أحمد ابن حزم. تحقيق: أحمد شاكر. د.ط. بيروت: دار الآفاق الجديدة. د.ت.

أدب الدين والدنيا. الماوردي، أبو الحسن. ط2، جدة: دار المنهاج، 1435هـ.

أزهار الرياض في أخبار عياض. المقري، أبو العباس شهاب الدين أحمد بن محمد. تحقيق: مصطفى السقا وزملائه. د.ط. القاهرة: مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، 1358هـ. اصطلاح المذهب عند المالكية. د. محمد إبراهيم على. ط1. دبي: دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث. 1421هـ. الاعتصام. الشاطبي، أبو إسحاق إبراهيم بن موسى. تحقيق:

الاعتصام. الشاطبي، أبو إسحاق إبراهيم بن موسى. تحقيق: د. سعد آل حميد وزملائه. ط1. الدمام: دار ابن الجوزي. 1429هـ.

إعلام النبلاء بتاريخ حلب الشهباء. الطباخ، محمد راغب. تحقيق: محمد كمال. ط2. حلب: دار القلم العربي. 1408هـ.

الأمثال. الهروي، أبو عبيد القاسم بن سلام. تحقيق: د. عبدالمجيد قطامش. ط1. دمشق: دار المأمون. 1400هـ.

البحر الرائق شرح كنز الدقائق. ابن نجيم، زين الدين. د.ط. القاهرة: المطبعة العلمية، 1311هـ.

البحر المحيط. الزركشي، بدر الدين. تحقيق: عبدالقادر العاني. ط2، الكويت: وزارة الشؤون الإسلامية، 1413هـ.

البصائر والذخائر. التوحيدي، أبو حيان. تحقيق: د. وداد القاضي. ط1، بروت: دار صادر، 1408هـ.

البيان والتبيين. الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر. تحقيق: عبدالسلام محمد هارون. ط7. القاهرة: مكتبة الخانجي. 1418هـ.

- تاج العروس من جواهر القاموس. الزبيدي محمد مرتضى الحسيني. د.ط. الكويت: المجلس الوطني للثقافة، د.ت.
- تاريخ الإسلام. الذهبي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان. تحقيق: د. بشار معروف. ط1. بيروت: دار الغرب الإسلامي. 2003م.
- تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق. الزيلعي، فخر الدين عثمان بن على. د.ط. القاهرة: بولاق. 1315هـ.
- التجرد والاهتمام بجمع فتاوى شيخ الإسلام سراج الدين البلقيني. البلقيني، علم الدين. تحقيق: د.عمر القيام وصاحبه. ط1. عبَّان: دار أروقة. 1436هـ.
- ترشيح التوشيح. السبكي، تاج الدين عبدالوهاب بن علي. تحقيق: د.حسن أبو ستة وصاحبه. ط1. الكويت: دار أسفار. 1443هـ.
- تهذيب الأجوبة. الحنبلي، أبو عبدالله الحسن بن حامد. تحقيق: د. عبدالعزيز القايدي. ط1. المدينة المنورة: عادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية. 1425هـ.
- حاشية البناني على شرح المحلي على جمع الجوامع. البناني، محمد بن الحسن. المطبوعة مع تقرير الشربيني. د.ط، د.م: د.ن، د.ت.
- حاشية الجمل على شرح المنهج. العجيلي، سليمان بن عمر الجمل. تصحيح: أحمد المكتبي. د.ط. القاهرة: المطبعة الميمنية. 1305هـ.
- حاشية الدسوقي على الشرح الكبير للدردير. الدسوقي، محمد بن أحمد بن عرفة. د.ط. القاهرة: دار إحياء الكتب العربية. د.ت.
- حاشية العطار على شرح المحلي على جمع الجوامع. العطار، حسن بن محمد. د.ط. القاهرة: د.ن. 1246هـ.

- الخصائص. الموصلي أبو الفتح عثمان ابن جني. تحقيق: محمد النجار. ط4. القاهرة: المكتبة العلمية. د.ت.
- الدرر الفاخرة بمآثر الملوك العلويين بفاس الزاهرة. العلوي، عبدالرحمن بن محمد ابن زيدان. د.ط. الرباط: المطبعة الاقتصادية. 1356هـ.
- الدر الكمين بذيل العقد الثمين في تاريخ البلد الأمين. المكي، عمر بن فهد. تحقيق: د. عبدالملك بن دهيش. ط1. بيروت: دار خضر . 1421هـ.
- دليل الناقد الأدبي. د. ميجان الرويلي وزميله. ط3. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي. 2002م.
- الذب عن مذهب مالك. القيرواني، ابن أبي زيد. تحقيق: د. محمد العلمي. ط1. الرباط: الرابطة المحمدية للعلماء. 1432هـ. المذيل على طبقات الحنابلة. الحنبلي، زين الدين عبدالرحمن البن عبدالرحمن العثيمين. ط1.

الرياض: مكتبة العبيكان. 1425هـ.

- سلم الوصول إلى طبقات الفحول. القسطنطيني، مصطفى بن عبدالله (حاجي خليفة). تحقيق: محمود عبدالقادر الأرناؤوط. ط1. إسطنبول: مكتبة إرسيكا. 2010م.
- شرح الخرشي على مختصر خليل ومعه حاشية العدوي. الخرشي، محمد بن عبدالله. د.ط. القاهرة: المطبعة الأميرية بولاق. 1317هـ.
- شرح زروق على متن الرسالة. زروق، شهاب الدين أبو العباس أحمد بن أحمد البرنسي الفاسي. تحقيق: أحمد فريد المزيدي. ط1، بيروت: دار الكتب العلمية. 1427هـ.
- الشفاء. ابن سينا، أبو علي الحسين بن عبدالله. تحقيق: محمود الخضيري وزملائه. د.ط. القاهرة: المطبعة الأميرية. 1370هـ.

#### هيثم بن فهد الرومي: تحليل النصوص الفقهية «دراسة وصفية في المصطلح والدواعي والثمرة»

- الصحاح. الجوهري، إسهاعيل بن حماد. تحقيق: أحمد عطار. ط4. بيروت: دار العلم للملايين. 1990م.
- صلة التكملة لوفيات النقلة. الحسيني، عز الدين أحمد بن محمد. تحقيق: د. بـشار معـروف. ط1. بـيروت: دار الغـرب. 2007م.
- الضوء اللامع لأهل القرن التاسع. السخاوي، شمس الدين محمد بن عبدالرحمن. د.ط. بيروت: دار الجيل. د.ت.
- طبقات الشافعية. الدمشقي، أبو الفداء إسهاعيل ابن كثير. تحقيق: عبدالحفيظ منصور. ط1. بيروت: دار المدار الإسلامي. 2004م.
- طبقات الشافعية. الدمشقي، تقي الدين أبو بكر ابن قاضي شهبة. تحقيق: د. الحافظ عبدالعليم خان. ط1. بيروت: دار عالم الكتب. 1407هـ.
- العدة في أصول الفقه. ابن الفراء، القاضي أبو يعلى محمد بن الحسين. تحقيق: د.أحمد بن علي المباركي. ط2. د.م: د.ن. 1410هـ.
- العقد المنظوم في الخصوص والعموم. القرافي، شهاب الدين أحمد بن إدريس. تحقيق: د.أحمد الختم عبدالله. ط1. القاهرة: دار الكتبي. 1420هـ.
- العناية شرح الهداية. البابري، أكمل الدين أبو عبدالله محمد بن محمود بن أحمد. مطبوع بهامش فتح القدير للكال ابن الهام. د.ط. القاهرة: بولاق. 1315هـ.
- الغياثي. الجويني: أبو المعالي عبداللك بن عبدالله بن يوسف. تحقيق: د. فؤاد عبدالمنعم وزميله. د.ط. الإسكندرية: دار الدعوة. 1979م.
- فتاوى السبكي. السبكي، تقي الدين أبو الحسن علي بن عبدالكافي. د.ط. بروت: دار المعرفة، د.ت.

- فتح الجواد بشرح الإرشاد. الهيتمي، أحمد بن محمد ابن حجر. تحقيق: عبداللطيف حسن. ط1. بيروت: دار الكتب العلمية. 1426هـ.
- الفروق. القرافي، شهاب الدين أحمد بن إدريس. تحقيق: عمر القيام. ط1. بيروت: مؤسسة الرسالة. 1424هـ.
- فريدة التأليف وشريدة التصنيف. ابن الصباغ، فتح الله بن محمود بن أحمد. تحقيق: يحيى حيدر. ط1. دمشق: دار المقتبس.
- فهرس ابن عطية الأندلسي. تحقيق: د. محمد أبو الأجفان ومحمد الزاهي. ط2. بيروت: دار الغرب الإسلامي. 1983م.
- فهرس أحمد المنجور. تحقيق: محمد حجي. د.ط. الرباط: دار المغرب. 1396هـ.
- الفوائد المدنية في بيان من يفتى بقوله من السادة الشافعية. الكردي، محمد بن سليان. تحقيق: محمد عارف. ط1. بيروت: دار البشائر الإسلامية. 1435هـ.
- الفوائد المكية فيما يحتاجه طلبة الشافعية. السقاف، علوي بن أحمد. تحقيق: قسم تحقيق التراث بدار الفاروق. ط4. القاهرة: دار الفاروق. 2018م.
- القانون في أحكام العلم وأحكام العالم وأحكام المتعلم. اليوسي، الحمدية: الحسن بن مسعود. تحقيق: حميد حماني. ط2. المحمدية: مطبعة فضالة. 2013م.
- قواعد الفقه. المقري، أبو عبدالله محمد بن محمد بن أحمد. تحقيق: د. محمد الدردابي. ط1. الرباط: دار الأمان. 2012م.
- الكواكب السائرة بأعيان المائة العاشرة. الغزي، نجم الدين. تحقيق: خليل المنصور. ط1. بيروت: دار الكتب العلمية. 1418هـ.
- لسان العرب. ابن منظور، جمال الدين أبو الفضل محمد بن مكرم.

#### مجلة الدراسات الإسلامية، المجلد 34، العدد (3)، الرياض (2022م/ 1444هـ)

- تحقيق: عبدالله الكبير، وزملائه. د.ط. القاهرة: دار المعارف. د.ت.
- المجموع شرح المهذب. النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف. تحقيق وتكميل: محمد نجيب المطيعي. د.ط. جدة: مكتبة الإرشاد. د.ت.
- مجموع فتاوى ابن تيمية. ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبدالحليم. ط1. المدينة المنورة: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف. 1425هـ.
- مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين. ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر. تحقيق: محمد المعتصم بالله البغدادي. ط7. بيروت: دار الكتاب العربي. 1423هـ.
- المدخل إلى علم السنن. البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين. تحقيق: محمد عوامة. ط1. جدة: دار المنهاج. 1437هـ.
- معجم اللغة العربية المعاصرة. عمر، د. أحمد مختار، وفريقه. ط1. القاهرة: عالم الكتب. 1429هـ.
- المعجم الوسيط. مجمع اللغة العربية. ط4. القاهرة: مكتبة الشروق الدولية. 1425هـ.
- معيد النعم ومبيد النقم. السبكي، تاج الدين عبدالوهاب بن علي بن عبد النجار، وزملائه. ط2. القاهرة: مكتبة الخانجي. 1413هـ.
- المغني. ابن قدامة، موفق الدين أبو محمد عبدالله بن أحمد. تحقيق: د. عبدالله التركي، و د. عبدالفتاح الحلو. ط2. القاهرة: دار هجر. 1412هـ.
- مقاييس اللغة. الرازي، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا. تحقيق: عبدالسلام هارون. د.ط. القاهرة: دار الفكر للطباعة والنشر. 1399هـ.
- مقدمة ابن خلدون. ابن خلدون، ولى الدين عبدالر حمن بن محمد.

- تحقيق: عبدالسلام الشدادي. ط1. الدار البيضاء: خزانة ابن خلدون بين العلوم والفنون والآداب. 2005م.
- مناقب الشافعي. البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين. تحقيق: السيد أحمد صقر. د.ط. القاهرة: مكتبة دار التراث. د.ت.
- المنتظم في تاريخ الملوك والأمم. ابن الجوزي، أبو الفرج عبدالرحمن بن على. ط1. بيروت: دار صادر. 1358هـ.
- منهج كتابة الفقه المالكي بين التجريد والتدليل. الطاهر، د. بدوي. ط1. دبي: دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث. 1423هـ.
- المهات في شرح الروضة والرافعي. الإسنوي، جمال الدين. تحقيق: أبو الفضل الدمياطي. ط1. بيروت: دار ابن حزم. 1430هـ.
- مواهب الجليل شرح مختصر خليل. الحطاب، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن محمد. تحقيق: زكريا عميرات. د.ط. بيروت: دار عالم الكتب. د.ت. وبهامشه: التاج والإكليل في شرح مختصر خليل للمواق.
- نهاية المطلب. الجويني، أبو المعالي عبدالملك بن عبدالله بن يوسف. تحقيق: د.عبدالعظيم الديب. ط1. جدة، دار المنهاج. 1428هـ.

\* \* \*

# دلالة الفعل في سياق الثبوت والنفى والشرط عند الأصوليين

بندر بن عبد الله بن سالم العنزى

جامعة الملك سعو د

(قدم للنشر في 25/ 02/ 1444هـ؛ وقبل للنشر في 20/ 03/ 1444هـ)

المستخلص: يتحدث موضوع البحث عن دلالة الفعل في سياق الثبوت والنفي والشرط عند الأصوليين. ويهدف البحث إلى بيان دلالة الفعل في سياق الثبوت والنفي والشرط عند الأصوليين، وبيان الأثر الفقهي للاختلاف في دلالة الفعل، وبيان التطبيق الأصولي لمسألة دلالة الفعل. أما منهج البحث فهو المنهج الاستقرائي التحليلي. وأهم نتائج البحث، فهي: أولا: ظهر لي أن مسألة الفعل في سياق الثبوت لها ثلاث حالات. الحالة الأولى: إذا نقل فعله بي بصيغة فيها عموم، بأن يذكر للفعل متعلق بصيغة العموم. الحالة الثانية: إذا نقل فعله بي بصيغة لا عموم لها، وهو الفعل المثبت المحكي في لفيظ المشارع. الحالة الثالثة: إيراد الفعل بصيغة (كان). وبعد التمعن في هذه الحالات الثلاث فإن الذي يصدق منها على عموم الفعل الحالة الثانية. أما الحالة الأولى والثالثة فإن العموم فيها غير مستفاد من الصيغة المقترنة بالفعل. فالفعل في هذه الحالة الثانية لا عموم فيه شمولي بل هو من المطلق الذي عمومه بدلي، فيثبت في كل فرد استقلالا. وأما أهم التوصيات فينبغي الاستفادة من دلالة الفعل في الجانب التطبيقي وتوسيعه في نقد الاستدلال الأصولي والفقهي بشكل عام.

الكلمات المفتاحية: دلالة، الفعل، الثبوت، النفي، الشرط.

# The Indication of Action in line with Affirmation, Negation and Forbidding, in the sight of fundamentalists [Usoliyyoon]

#### Bandar Abdullah Salem Al-Anzi<sup>(1)</sup>

King Saud University
(Received 21/09/2022; accepted 16/10/2022)

**Abstract:** The topic of the research is: The Indication of Action in line with Affirmation, Negation and Forbidding, in the sight of fundamentalists [Usoliyyoon].

**Research Objectives:** The illustration of the Action Indication in line with Affirmation, Negation and Forbidding in the sight of fundamentalists [Usoliyyoon] and illustration of the jurisprude impact for differencing in the indication of Action .

The illustration of the fundamental application for the question of the indication of the Action.

Methodology of the Research: Analytical Methodology.

The most important results: It appeared to me that the Action in the line of Affirmation has three cases. After [full] examination of the three case. What applies of that on the general Action, is is the second case. As for the 1st and 3rd cases, the generalization of the Act is not understood from the Action, but rather from the format associated with the Action [itself]. The Action in such case has no comprehensive generalization, but rather from being absolute, whose generalization is substitutive. Hence, it is affirmed independently on each case.

**Recommendations:** We must benefit from the Action Indication in the applied aspect, and we should expand it while criticizing the fundamental derivation and jurisprudence in general.

Key Words: Action Indication, Affirmation, Negation, the condition.

<sup>(1)</sup> Associate Professor of Jurisprudence and its Principles, Department of Islamic Studies, College of Education, King Saud University.

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سدنا محمد وآله. أما بعد:

فإن الأصوليين دققوا في فهم أشياء من كلام العرب لم يصل إليها النحاة ولا اللغويون، فإن كلام العرب متسع جدا، والنظر فيه متشعب، فكتب اللغة تضبط الألفاظ ومعانيها الظاهرة دون المعاني الدقيقة التي تحتاج إلى نظر الأصولي، وتحتاج إلى استقراء زائد على استقراء اللغوي ومن أمثلة ذلك: دلالة صيغة (أفعل) على الوجوب و(لا تفعل) على التحريم، وكون (كل) وإخوتها للعموم وما أشبه ذلك مما لو فتشت كتب اللغة لم تجد فيها جوابا لذلك ولا تعرضا لما ذكره الأصوليون.

وكذلك كتب النحو لو طلبت معنى الاستثناء، وأن الإخراج هل هو قبل الحكم أو بعد الحكم ونحو ذلك من الدقائق التي تعرض لها الأصوليون وأخذوها باستقراء خاص من كلام العرب وأدلة خاصة لا تقتضيها صناعة النحو فهذا ونحوه مما تكفل به أصول الفقه ولا ينكر أن له استمدادا من تلك العلوم ولكن تلك الأشياء التي استمدها منها لم تذكر فيه بالذات بل بالعرض والمذكور فيه بالذات ما أشرنا إليه مما لا يوجد إلا فيه ال.

ومن هذه المباحث اللغوية التي اهتم بها الأصوليون دلالة الفعل في سياقاته المختلفة.

وتبعا لذلك رغبت في دراسة هذه الدلالة.

#### مشكلة البحث:

معرفة دلالة الفعل في سياقاته المختلفة مما يتوقف عليه فهم كلام العرب، وفهم النص الشرعي، كما أن الفعل تختلف دلالته باختلاف السياق الذي يذكر فيه.

وقد تناول كثير من الأصوليين مسألة الفعل المثبت والمنفي في مواضع مختلفة، وكذلك تناولوا مسألة الفعل الفعل المثبت ودلالته على العموم وذكروا حالات متعددة بدون التفريق بينها، وذكرهم لهذه الحالات بدون أن يضعوا لها عنوانا جامعا وهو دلالة الفعل، وبعضهم ذكر بعض الحالات، وأعرض عن أخرى؛ وبعضهم كابن الحاجب ذكر مسألة الفعل المثبت ثم ذكر بعدها مسألة ما إذا وقع في لفظ الصحابي عام بطريق الإخبار عن حكم صدر عن الرسول على مما قد يوهم البعض أنها تابعة للمسألة الأولى فكانت هناك حاجة لدراسة هذه المسائل بكل حالاتها، والتفريق بينها، وسبب إعراض بعض العلماء عن ذكر بعض الحالات.

وأيضا إظهار أثر تلك المسائل في الجانب التطبيقي الأصولي لا سيما في إظهار وجه الدلالة أو نقد الدليل.

# أهداف البحث:

1- بيان دلالة الفعل في سياق الثبوت والنفى

<sup>(1)</sup> انظر: الإبهاج، للسبكي (1/ 15).

والشرط عند الأصوليين.

2- بيان الأثر الفقهي للاختلاف في دلالة الفعل.

3 - بيان التطبيق الأصولي لمسألة دلالة الفعل.

#### أسئلة البحث:

1 - ما دلالة الفعل في سياق الثبوت والنفي والشرط عند الأصوليين.

2- ما الأثر الفقهي للاختلاف في دلالة الفعل.

3 - ما التطبيقات الأصولية لمسألة دلالة الفعل.

#### منهج البحث وإجراءاته:

اعتمدت المنهج الاستقرائي التحليلي من خلال تتبع ما ذكره العلماء في كتبهم الأصولية عن دلالة الفعل في سياق الثبوت والنفي والشرط والمقارنة بين هذه الأقوال، وتتبع أدلة كل قول، ومعرفة الأسباب التي دعت العالم لاختيار قول معين، مع ذكر الثمرة من هذا الاختلاف من خلال كتب الفروع الفقهية، وبيان التطبيقات الأصولية لهذه المسألة، وقد تركت ترجمة الأعلام طلبا للاختصار.

#### خطة البحث:

اشتمل البحث على أربعة مباحث:

- \* المبحث الأول: دلالة الفعل في سياق الثبوت.
- \* المبحث الثاني: دلالة الفعل في سياق النفي والشرط.
  - \* المبحث الثالث: ثمرة الخلاف في هذه المسألة.
- \* المبحث الرابع: التطبيقات الأصولية على دلالة

الفعل في سياق الثبوت والنفي.

\* \* \*

#### المبحث الأول

#### دلالة الفعل في سياق الثبوت

المراد بالفعل الذي يبحث عنه الأصوليون هو الفعل عند النحويين، وهو قسيم الاسم والحرف(2).

وهذا الفعل في سياق الثبوت له حالتان:

الحالة الأولى: إذا نقل فعله بي بصيغة فيها عموم، بأن يذكر للفعل متعلق بصيغة العموم - كحكاية الصحابي فعلا ظاهره العموم - فإذا وقع في لفظ الصحابي عام بطريق الإخبار عن حكم صدر عن الرسول في مثل قول الصحابي في: "نهى رسول الله عن بيع الغرر»".

وقول الصحابي: «قضى رسول الله ﷺ بالشفعة للجار» (٠٠٠).

والعموم في هذه الحالة أتى من متعلق الفعل وليس من الفعل.

فللعلماء أقوال فيه:

القول الأول: أنه للعموم، وهو اختيار

<sup>(2)</sup> انظر: الدرر اللوامع، للكوراني (2/ 284).

<sup>(3)</sup> أخرجه مسلم (3/ 1153)، رقم: (1513).

<sup>(4)</sup> أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه عن علي وابن مسعود (4/ 518)، والنسائي في السنن الكبرى عن شريح القاضي أمرني عمر أن أقضى للجار بالشفعة (6/ 59)، رقم: (6265).

ابن الحاجب (٥٠)، وهو مذهب الحنابلة (٥٠)، وهو ظاهر كلام القرافي (٥٠)، واختيار الشوشاوي (٥٠).

القول الثاني: مذهب الأكثرين أنه غير عام (٥) وهو اختيار الشيرازي (١٥) والسمعاني وجعله من قضايا الأعيان (١١)، والغزالي (١٥)، والرازي (١١)، والأبياري (١١).

(5) انظر: بيان المختصر، للأصفهاني (2/ 188).

قال الزركشي: سبق ابن الحاجب إلى هذا شيخه الأبياري فأنه ذكره في شرح البرهان سؤالا، والآمدي بحثا فارتضاه ابن الحاجب مذهبا. انظر: البحر المحيط، للزركشي (3/ 168).

(6) انظر: روضة الناظر، لابن قدامة (ص238)، شرح مختصر أصول الفقه، للجراعي (2/ 493).

انظر: شرح تنقيح الفصول، للقرافي (1/ 220). جعل القرافي هذا المسألة مفرعة على جوار الرواية بالمعنى، فإن منعناه امتنع هذا، وإن جوزناه فمن شرطه أن لا يزيد اللفظ الثاني على الأول في معناه ولا في جلائه ولا في خفائه، وإذا روى العدل بالمعنى بصيغة العموم تعين أن يكون اللفظ المحكي عاما وإلا كان ذلك قادحا في عدالته. فلا يتجه القول بأن الحجة في

المحكى لا في الحكاية بل فيهما لأجل قاعدة الرواية بالمعنى.

(8) انظر: رفع النقاب، للشوشاوي (3/ 134).

(9) انظر: الإحكام، للآمدي (2/ 312)، الكاشف عن المحصول،
 للأصفهاني (4/ 379)، نهاية الوصول، لصفي الدين الهندي
 (4/ 1427)، رفع النقاب، للشوشاوي (3/ 134).

(10) انظر: شرح اللمع، للشيرازي (1/ 236).

(11) انظر: قواطع الأدلة، للسمعاني (1/ 273، 274).

(12) انظر: المستصفى، للغزالي (2/ 1338، 139).

(13) انظر: المحصول، للرازي (2/ 393).

(14) انظر: التحقيق والبيان في شرح البرهان في أصول الفقه،=

القول الثالث: التفصيل بين أن يتصل به الباء مثل: «قضى بالشفعة للجار» فلا عموم له، وبين أن يقترن بحرف إن مثل: (قضيت بأن الشفعة للجار) فيكون للعموم. ونسبه الشيرازي لبعض أصحابه من الشافعية (قاد).

وحكاه القاضي الباقلاني والأستاذ أبو منصور (۱۵)، واختاره القاضي عبد الوهاب (۱۲).

القول الرابع: أن التعميم حاصل بطريق القياس الشرعي وهو حاصل قول الباقلاني(١١٥)، وقول أبي زيد

=للأبياري (1/ 926).

(15) انظر: شرح اللمع، للشيرازي (1/ 336).

(16) انظر: البحر المحيط، للزركشي (3/ 169).

(17) انظر: المرجع السابق (3/ 169).

(18) انظر: التقريب والإرشاد الصغير، للباقلاني (3/ 233).

قال الباقلاني: (وإذا روى الصحابي أن النبي هذا «قضى بالشفعة للجار» وجب أن يسأل هل قال النبي هذا: «الشفعة للجار» أو قضيت بأن الشفعة للجار، أو قضى لجار وشخص من الأشخاص فإن قال: سمعته يقول: (الشفعة للجار) فقضيت أن الشفعة للجار حمل ذلك على العموم في كل جارٍ في استحقاقه الشفعة على أنه يجوز أن يقال إنه قال سمعته يقول: قضيت بأن الشفعة للجار احتمل أن يكون نصًا منه لجار معهود وشخص واحد. وقام ذلك مقام قول الراوي قضى رسول الله يبالشفعة للجار في احتماله أن يكون إخبارًا عن قضية لعين، ويحتمل أن يكون إخبارًا عن بيان حكم الشرع في وجوب القضاء بالشفعة للجار، فسمع لذلك دعوى العموم فيه. فإن كان قضية لعين، ودل الشرع بأنه إذا حكم للجار بالشفعة

الدبوسي، والزركشي(١٠).

#### أدلة القول الأول:

1 – إجماع الصحابة في فإنه قد عرف عنهم الرجوع إلى هذا اللفظ في عموم الصور. كرجوع ابن عمر إلى حديث رافع: «نهى النبي عن المخابرة»(٥٠٠)، واحتجاجهم بهذا اللفظ، نحو: «نهى رسول الله في عن المزابنة، والمحاقلة، والمخابرة، وبيع الثمر حتى يبدو صلاحه»(٥٠١)، وسائر المناهي.

وكذلك أوامره، وأقضيته، ورخصه.

وقد اشتهر هذا عنهم في وقائع كثيرة، مما يدل على التفاقهم على الرجوع إلى هذه الألفاظ.

=للجوار، وجب إجراء هذه القضية والحكم بوجوب الشفعة لكل من شاركه في علة وجوب الحكم له بالشفعة وجب لذلك من طريق وجوب التعبد بالقياس، لا من ناحية كون اللفظ عامًا، وكذلك حكمه للشفعة للجار يحتمل أن يكون أراد الجنس، ويحتمل أن يكون أراد جارًا معهودًا.

وإن قال الراوي أردت بقولي قضى للجار بالشفعة، وقضى بأن الشفعة للجار حكاية قضية وقعت منه لعين امتنع العموم في ذلك. ولم تجب الشفعة لكل جارٍ إلا من جهة العلة والمعنى بعد التعبد بالقياس). (3/ 232، 233).

- (19) انظر: البحر المحيط، للزركشي (3/ 170).
- (20) أخرجه النسائي في السنن الكبرى (4/12)، رقم: (4631)، وفي: (4631)، وأبوعوانة في مستخرجه (12/482)، رقم: (5556). وصحح العيني إسناده. انظر: نخب الآثار (16/289).
- (21) أخرجه البخاري من حديث جابر (3/ 115)، رقم: (2381)، ومسلم (3/ 1174)، رقم: (1536).

واتفاق السلف على نقل هذه الألفاظ دليل على اتفاقهم على العمل بها؛ إذ لو لم يكن كذلك: لكان اللفظ مجملًا(22).

2- أن الصحابي الراوي من أهل العدالة والمعرفة باللغة، فالذي يظهر أنه لم ينقل صيغة العموم إلا وقد سمع صيغة لا يشك في عمومها(23).

دليل القول الثاني: أنه يحتمل أن يكون الصحابي قد سمع من الرسول صيغة فتوهم عمومها، فذُكر بصيغة عامة. فلا يكون حجة في العموم؛ لأن الاحتجاج إنها يكون بالمحكي لا بالحكاية، والحكاية إنها يحتج بها إذا كانت مطابقة للمحكى (42).

ودخول اللام في مثل الغرر والجار كما يحتمل الاستغراق يحتمل العهد.

والأول للعموم والثاني للخصوص، ومع هذا الاحتمال لا يحتمل الخصوص (قد).

<sup>(22)</sup> انظر: روضة الناظر، لابن قدامة (ص239)، شرح مختصر أصول الفقه، للجراعي (2/ 493، 494).

<sup>(23)</sup> انظر: الإحكام، للآمدي (2/ 255)، بيان المختصر للأصفهاني (2/ 189، 190)، رفع النقاب، للشوشاوي (3/ 135).

 <sup>(24)</sup> انظر: المستصفى، للغزالي (2/ 138)، المحصول، للرازي
 (2/ 394)، التحقيق والبيان في شرح البرهان في أصول الفقه،
 للأبياري (1/ 926): بيان المختصر، للأصفهاني (2/ 190).

<sup>(25)</sup> انظر: المستصفى، للغزالي (2/ 138)، المحصول، للرازي (2/ 138)، بيان المختصر، للأصفهاني (2/ 190).

وأجيب: أجاب بأن هذه الاحتمالات خلاف الظاهر، واللام للاستغراق غالباً. فيكون همله على العهد خلاف الظاهر (62).

ونوقش: بأنه لا يسلم الظهور بل هو محتمل لكل واحد منها، وهو حكاية حال (22).

دليل القول الثالث: أن الفعل إذا اقترن به حرف (إن) فإن الظاهر من ذلك حكاية لفظه على (١٠٠٠).

وأجيب: أن كلمة (أن) قد ترد بعد (قضى) ويراد بها الفعل حقيقة، وقد ترد ويراد بها ما ذكروه، وما ذكروه هو مجرد احتمال، وليس هو الظاهر (ود).

دليل القول الرابع: أن المانع للعموم ينفي عموم هذه الصيغ، والمثبت للعموم يثبته من دليل خارجي وهو إجماع السلف على التمسك به لقوله على: «حكمي على الحاحد حكمي على الجماعة» (قاد حكم النبي القضاء في واقعة معينة، وحدثت مثلها لنا وجب إلحاقها مها؛ لأن حكم المثلين واحد (قاد).

الترجيح: الراجح والله أعلم هو القول الأول؛ لأمرين:

الأول: ما ذكروه من دليل الإجماع، ولم يجب عنه أصحاب القولين الآخرين.

الثاني: ما ذكروه من أن الظاهر في مثل هذه الصيغ هو الاستغراق، وما ذكره أصحاب القول الثاني في نفي الظاهر لا ينهض لرفع الظهور؛ لأنهم جعلوه حكاية حال، مع أن ظاهر الرواية مختلف عن حكاية الحال، كما أن دليلهم غير مطرد؛ لأنه يلزم منه أن لا يقبلوا رواية الصحابي إذا روى بالمعنى، مع أنهم قبلوها في أغلب المواضع.

الحالة الثانية: إذا نقل فعله على بصيغة لا عموم لها، وهو الفعل المثبت المحكى في لفظ الشارع.

مثاله: قول الراوي: "صلى بعد غيبوبة الشفق" (20) في في الأحمر والأبيض، وكذلك صلى في الكعبة (20) لا يعم الفرض والنفل (40).

<sup>(26)</sup> انظر: بيان المختصر، للأصفهاني (2/ 190).

<sup>(27)</sup> انظر: شرح اللمع، للشيرازي (1/ 336).

<sup>(28)</sup> انظر: المرجع السابق (1/ 336)، البحر المحيط، للزركشي (3/ 169).

<sup>(29)</sup> انظر: شرح اللمع، للشيرازي (1/ 336).

<sup>(30)</sup> لا يصح. انظر: تحفة الطالب بمعرفة أحاديث ابن الحاجب، لابن كثير (ص245).

<sup>(31)</sup> انظر: البحر المحيط، للزركشي (3/ 170).

<sup>(32)</sup> أخرجه مسلم بلفظ فأقام العشاء حين غاب الشفق (1/ 428)،رقم: (613).

<sup>(33)</sup> أخرجه مسلم من حديث ابن عمر أنه قال: دخل رسول الله البيت، هو وأسامة بن زيد، وبالل، وعثان بن طلحة، فأغلقوا عليهم، فلما فتحوا كنت في أول من ولج، فلقيت باللا، فسألته: هل صلى فيه رسول الله عليه؟ قال: نعم، "صلى بين العمودين اليهانين" (2/ 967) رقم: (1329).

<sup>(34)</sup> البحر المحيط، للزركشي (3/ 167).

فالفعل المثبت الذي يمكن أن يكون له أقسام وجهات لا يقتضي عمومه في جميع الأقسام والجهات عند أكثر الأصوليين(ق).

و ممن نص على هذا الشيرازي (٥٤٠)، والسمعاني (٢٤٠)، والغزالي (٥٤٠)، والقرافي (٥٤٠)، والآمدي (٥٩٠)، وابن الحاجب في مختصره (٢٩٠)، وابن الهام في التحرير (٢٩٠)، والشوشاوي في شرحه على تنقيح الفصول (٤٩٠)، والتفتازاني (٩٩٠)، والسبكي في جمع الجوامع (٤٩٠)، وابن النجار في شرح الكوكب (٩٩٠)،

(35) الفوائد السنية، للبرماوي (3/ 1388).

إذا كان الفعل المثبت في سياق الامتنان فيعم، مثل النكرة في سياق الامتنان.

تشنيف المسامع بجمع الجوامع، للزركشي (2/ 131)، الفوائد السنية، للبرماوي (3/ 1387).

- (36) انظر: شرح اللمع، للشيرازي (1/ 336).
- (37) انظر: قواطع الأدلة، للسمعاني (1/ 273).
  - (38) المستصفى، للغزالي (2/ 138).
  - (39) نفائس الأصول، للقرافي (5/ 2205).
    - (40) الإحكام، للآمدى (2/ 10).
- (41) انظر: بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب، للأصفهاني (2/2).
- (42) انظر: تيسير التحرير شرح كتاب التحرير، لأمير باد شاه (1/ 247).
- (43) انظر: رفع النقاب عن تنقيح الشهاب، للشوشاوي (3/ 108).
  - (44) انظر: شرح التلويح على التوضيح، للتفتازاني (1/ 116).
  - (45) انظر: تشنيف المسامع بجمع الجوامع، للزركشي (2/ 130).
    - (46) انظر: (3/213).

وغيرهم (47).

القول الثاني: أنه دال على العموم، وقد نسب لبعض العلماء (١٠٠٠).

#### أدلة الجمهور:

الدليل الأول: أن الفعل الواقع إنها يكون بصفة معينة، وفي زمان معين، وغيره إنها يلحق به بدليل من دلالة نص أو قياس أو نحو ذلك. فنقل فعله أخبار عن دخول فعل جزئي في الوجود، ولا يتصور العموم في الجزئي الحقيقي، فلا يدل قول المخبر صلى على تحقق الفرض والنفل كلاهما منه على المشخص الفعل المذكور، ولا يتصور العموم مع التشخص "".

- (47) انظر: الردود والنقود، للبابري (2/ 159)، البحر المحيط، للزركشي (3/ 171)، التحبير، للمرداوي (5/ 2436).
- (48) انظر: بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب، للأصفهاني (48).
- انظر: شرح اللمع، للشيرازي (1/ 236)، شرح التلويح على التوضيح، للتفتازاني (1/ 116)، تيسير التحرير، لأمير باده شاه (1/ 247)، شرح الكوكب المنير، لابن النجار (3/ 213). أما مثل ما روي عنه نه النه هلى العشاء بعد غيبوبة الشفق» (فيحتمل أن يكون بعد غيبوبة الشفق الأحمر، ويحتمل أن يكون بعد غيبوبة (الشفقين) الأحمر والأبيض ولا يثبت عمومه بالنسبة إليها ولا يجب أن يحمل أنه صلى بعدهما.

وإن قيل: بجواز حمل المشترك على المفهومين لاحتمال أن يكون بعد غيبوبة الأحمر مع صدق اللفظ، بخلاف قوله: بعد الشفقين، فإن اللفظ لا يصدق نعم قوله: بعد الشفقين، على رأي من يقول: بوجوب حمل المشترك=

الدليل الثاني: وهو مبني على أصلي نحوي، فإن الأفعال نكرات والنكرة في سياق الإثبات لا تعم، وقد حكى الزجاجي إجماع النحاة على أن الأفعال نكرات، وكل فعل له فاعل يكون به جملة، والجمل نكرات كلها، ومن ثم امتنع الإضافة إلى الأفعال؛ لانتفاء فائدة الإضافة إليها(٥٠٠).

#### أدلة القائلين بالعموم:

الدليل الأول: الفعل يفيد التكرار، وإفادته التكرار دليل العموم (١٠٠٠).

وأجيب: بأن تكرر الفعل غير مستفاد منه بل هو مستفاد من قول الراوي: «كان النبي مستفاد من قول الراوي: «كان النبي فيد التكرار عرفا، كقول أهل العرف: كان حاتم يكرم الضيف، فإنه يفيد تكرار إكرام الضيف.

=على الفهومين...... لكن العموم لم يثبت له حينئذ، من حيث أنه فعل، بل من دلالة اللفظ، ونحن إنها ادعينا عدم عموم الفعل بالنسبة إلى الأحوال التي يمكن أن يقع عليها من حيث إنه فعل لا بالإخبار بصراحة الألفاظ عن كونه واقعا على جميع تلك الأحوال، فإن العموم حينئذ (للقول لا) للفعل).

- (50) انظر: تشنيف المسامع بجمع الجوامع، للزركشي (2/ 131)، الفوائد السنية، للبرماوي (3/ 1387).
- إذا كان الفعل المثبت في سياق الامتنان فيعم، مثل النكرة في سياق الامتنان.
- (51) انظر: بيان المختصر، للأصفهاني (2/ 185)، الردود والنقود، للبابر تي (2/ 159).
- [52] انظر: بيان المختصر ، للأصفهاني (2/ 185)، الردود والنقود،=

وإيراد الفعل بصيغة (كان) هل هو عام أم لا؟ قيل يعم، وهو اختيار الباقلاني (ووي)، وهو وجه عند الشافعية (ووي)، وهو قول بعض الحنابلة كالقاضي أبي يعلى (ووي).

ونقل النووي أن المختار الذي عليه الأكثر والمحققون من الأصوليين على أنها تفيد المرة (٥٠٥)، وهو وجه عند الشافعية (٥٠٥)، وهو اختيار الرازي، فإنه نص على أنها إنها تفيد تقدم الفعل؛ لأن لفظ كان لا يفيد إلا تقدم الفعل (٤٠٥).

قال الزركشي: والتحقيق ما قاله ابن دقيق العيد: إنها تدل على التكرار كثيرا، كما يقال: كان فلان يقري الضيف، ومنه: «كان النبي الله أجود الناس»(\*\*).

ولمجرد الفعل من غير تكرر، نحو: «كان النبي

<sup>=</sup>للبابرتي (2/ 159).

<sup>(53)</sup> انظر: البحر المحيط، للزركشي (3/ 172).

 <sup>(54)</sup> انظر: شرح اللمع، للشيرازي (1/ 237)، البحر المحيط،
 للزركشي (3/ 171) التحبير، للمرداوي (5/ 2437).

<sup>(55)</sup> انظر: بيان المختصر، للأصفهاني (2/ 185)، الردود والنقود، للبابرتي (2/ 159).

<sup>(56)</sup> انظر: شرح صحيح مسلم، للنووي (6/21)، البحر المحيط، للزركشي (3/172)، التحبير، للمرداوي (5/ 2439).

<sup>(57)</sup> انظر: البحر المحيط، للزركشي (3/ 171) التحبير، للمرداوي (5/ 2437).

<sup>(58)</sup> انظر: المحصول، للرازى (2/ 399).

<sup>(59)</sup> أخرجه البخاري (1/8)، رقم: (6).

ه يقف بعرفات عند الصخرات (۱۵۰۰)، وقول عائشة: «كنت أطيب النبي ه لحله وإحرامه (۱۵۰/۵۱).

وقال المحلي: وقد تستعمل كان مع المضارع للتكرار(ده).

وقال الشوشاوي: (المراد بالعموم هاهنا التكرار، واطلاق العموم على التكرار مجاز)(١٠٠٠).

الدليل الثاني: أن الفعل يقتضي دخول الأمة، فكما صح اقتضاء دخول الأمة فيه صح اقتضاء العموم (ق).

وأجيب: بأن الفعل نفسه لا يقتضي دخول الأمة فيه، بل المقتضي لدخول الأمة فيه هو دليل خارجي؛ من قول مثل قوله على: «صلوا كها رأيتموني أصلي» (\*\*\*).

- (60) لم أقف على حديث بهذا اللفظ.
  وفي صحيح ابن خزيمة من حديث جابر قال: وقف رسول الله بعرفة فقال: «وقفت ههنا وعرفة كلها موقف» (4/ 254)، رقم: (2815).
- (62) انظر: البحر المحيط، للزركشي (3/ 172)، الفوائد السنية، للبرماوي (3/ 1398).
- (63) انظر: شرح المحلي على جمع الجوامع (1/355). قال البناني: إفادة المضارع التكرار لا يقيد بمقارنة كان. انظر: حاشية البناني على شرح المحلي (1/425).
  - (64) انظر: رفع النقاب، للشوشاوي (3/ 144).
- (65) انظر: بيان المختصر، للأصفهاني (2/ 186)، الردود والنقود، للبابرتي (2/ 159).
  - (66) أخرجه البخاري (9/ 86)، رقم: (7246).

وقوله ﷺ: «خذوا عنى مناسككم» ده،

أو قرينة مثل وقوع فعله على بعد جريان حكم فيه إجمال أو إطلاق أو عموم، وعرف أنه قصد بيان ذلك المجمل والمطلق والعام.

أو بقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةُ حَسَنَةٌ ﴾ [الأحزاب: 21] أو بالقياس على فعل النبي

الدليل الثالث: أن العموم ثبت بالإجماع في مثل: «سها رسول الله فسجد» (وفيها إذا سئل عن كيفية الاغتسال فقال: «أما أنا فأفيض الماء على رأسي» (٥٠٠). وإذا سئل عن قبلة الصائم فقال: «أنا أفعل ذلك» (١٠٠ وفي غيرها من الأخبار. فدل على أن فعله يقتضي العموم (٥٠٠).

وأجيب: بأن العموم مستفاد من كلام الراوي؛ فإن

<sup>(67)</sup> أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (10/102)، رقم: (67) (67)، ومسلم بلفظ: «لتأخذوا مناسككم» (2/43)، رقم: (1297).

<sup>(68)</sup> انظر: بيان المختصر، للأصفهاني (2/ 186)، الردود والنقود، للبابرتي (2/ 160، 161).

<sup>(69)</sup> أخرجه الترمذي (1/ 509)، رقم: (395).

<sup>(70)</sup> أخرجه البخاري بلفظ (فأفيض على رأسي) (1/60)، رقم: (254).

<sup>(71)</sup> أخرجه ابن خزيمة من حديث عائشة بلفظ: (أهوى إلى رسول الله ﷺ ليقبلني، فقلت: إني صائمة قال: "وأنا صائم» (3/ 2004) رقم: (2004).

<sup>(72)</sup> انظر: بيان المختصر، للأصفهاني (2/ 187، 188)، الردود والنقود، للبابرتي (2/ 161).

الخلاف و لا يعم(77)(76).

للمصدر فلا يعم.

الراوي لما أدخل الفاء على سجد دل على التكرار؛ فإن الفاء تقتضى السببية أو غيره من دليل خارجي كقول أو قياس (٥٠).

الترجيح: الراجح والله أعلم هو قول الجمهور، بأن الفعل لا يدل على العموم، هذا في حالة لم يقترن به ما يقوي دلالة العموم كدخول كان الدالة على التكرار، أو ترتب الفعل على الحكم بالفاء مما يشعر بالعلية؛ فهذه مسألة أخرى، ومسألتنا في الفعل نفسه هل صيغته تدل على العموم أم لا، ولذلك في الحالة الأولى التي رجحت فيها العموم جاء العموم من صيغة أخرى اقترنت بالفعل، وليس من الفعل نفسه.

#### \* \* \*

## المبحث الثاني

# دلالة الفعل في سياق النفي والشرط

# تحرير محل النزاع:

أولاً: اتفق العلماء على أن المسألة جارية في الفعل المنفي المتعدي الذي لم يصرح معه بذكر المصدر ولا بالمفعول به (۱٬۵۰) أما الفعل المنفي القاصر فقد اختفوا فيه، فأكثر العلماء على أنه يعم (۲٬۵۰) ونقل القرافي عن القاضي

عبد الوهاب ما يفيد أنه يجرى فيه الخلاف، وجعل

القرافي والهندي مقتضى قول الغزالي أنه لا يجري فيه

والقاضي عبد الوهاب المالكي في كتاب (الإفادة) وغيره يقولون: الفعل في سياق النفي، هل يقتضي العموم؛ كالنكرة في سياق النفي؛ لأن نفي الفعل نفي لمصدره؟

فإذا قلنا: (لا يقوم) كأنا قلنا: (لا قيام).

ولو قلنا: (لا قيام) عم، وعلى هذا التفسير؛ تعم المسألة القاصر والمتعدي.

والإمام فخر الدين ادعى شيئا مشتملا على الأمرين؛ فإن (لا آكل) هو فعل في سياق النفي، وهو فعل متعد، والظاهر: أن مراده الفعل من المتعدى، كما في (المستصفى للغزالي)؛ لأنه أحد الأصول التي منها جمع كتابه، ودليله في المسألة إنها تعرض فيه للفعل، فدل ذلك على أنه المراد، والظاهر أنها مسألتان). نفائس الأصول، للقرافي (4/ 1894).

قال البناني: وعلم من تمثيل المصنف - يقصد السبكي في جمع الجوامع - بلا أكلت وإن أكلت تصوير المسألة بالفعل المتعدي غير المقيد بشيء.

قال الشربيني: ما صنعه المصنف صنعه العضد، لا لعدم عموم القاصر بل لأن الكلام فيه تقدم في النكرة المنفية، والكلام هنا ليس من جهة ذلك بل من جهة أن المعمول مقدر فيقبل التخصيص. انظر: حاشية البناني على شرح المحلي مع تقريرات الشربيني (1/ 423).

77) قال البناني: وعلم من تمثيل المصنف - يقصد السبكي في جمع=

<sup>(73)</sup> انظر: بيان المختصر، للأصفهاني (2/ 188)، الردود والنقود، للبابر تي (2/ 161).

<sup>(74)</sup> انظر: رفع النقاب، للشوشاوي (3/ 110)، التحبير، للمرداوي (5/ 2429).

<sup>(75)</sup> انظر: رفع النقاب، للشوشاوي (3/ 110)، البحر المحيط، للزركشي (3/ 123)، التحبير، للمرداوي (5/ 2435).

والجمهور(٢٥).

أيضانا).

متعديا (82).

تعدد فيها فلا عموم(٥٥).

أقوال العلماء في المسألة:

وذكر الصفى الهندي استشكالا على تخصيص الغزالي الخلاف بالمتعدى دون القاصر؛ لأنه إذا حلف على الخروج وقال: والله لا أخرج أو إن خرجت فأنت الفعل المتعدي إلى مفعول أعم من أن يكون متعديا بنفسه أو بالحرف، سواء كان مع الحرف أو لم يكن، وحينئـذ يشتمل الخلاف الأفعال كلها(٥٥).

ثانياً: إذا أُتِي بفعل متعدي وذكر معه المفعول بـ مثل أن يقول: والله لا آكل الخبز، أو لم يأت بالمفعول بــه لكن أتى بمصدر ونوى شيئا معينا، مثل أن يقول والله لا آكل أكلا ونوى الخبز، فلا خلاف أنه لا يحنث بغيره.

أما إذا لم يأت بالمفعول معه، ولا أتى بالمصدر،

طالق، ونوى مكانا بعينه فإنه لا يحنث بالخروج إلى غيره عند القائلين بالعموم - وهذا مخل بترجمة المسألة؛ لأن الغزالي خصها بالفعل المتعدي، والضرب والخروج غير متعد إلى (الآلة)، و(المكان) اللهم إلا أن يريد بقوله:

ونسبه القرافي للمالكية والـشافعية (١٤٥)، وللقاضي

(79) انظر: الإبهاج، للسبكي (4/ 1292).

لكن خصصه بالنية ففيه الخلاف بين الحنفية

التخصيص ببعض المفاعيل لعمومه، أو المنفى الماهية ولا

والكوراني الخلاف جار في الفعل في سياق الشرط

فمنهأ الخلاف أن المنفي الأفراد فيقبل

وجعل الآمدي، والهندي، والزركشي، والمرداوي،

القول الأول: أن الفعل يعم سواء كان قاصرا أو

انظر: التحبير، للمرداوي (5/ 30/24).

ونقل الزركشي عن القرطبي أن القائلين بتعميمه لا يقصدون أنه لا يدل على جميع ما يمكن أن يكون مفعولا لـه عـلى جهـة الجمع، بل على جهة البدل فاخـذوا الماهيـة مقيـدة، ولا ينبغـي لأبي حنيفة أن ينازع في هذا، وإذا التفت لهذا ارتفع الخلاف. انظر: البحر المحيط، للزركشي (3/ 124).

انظر: الإحكام، للآمدي (2/ 308)، نهاية الوصول، للهندي (81) (4/ 1374، 1375). البحر المحيط، للزركشي (3/ 122) التحبير، للمرداوي (5/ 2435)، الدرر اللوامع، للكوراني .(278/2)

انظر: العقد المنظوم، للقرافي (1/ 515).

<sup>(83)</sup> انظر: المرجع السابق (1/515).

<sup>=</sup>الجوامع - بلا أكلت وإن أكلت تصوير المسألة بالفعل المتعدى غير المقيد بشيء.

قال الشربيني: ما صنعه المصنف صنعه العضد، لا لعدم عموم القاصر بل لأن الكلام فيه تقدم في النكرة المنفية، والكلام هنا ليس من جهة ذلك بل من جهة أن المعمول مقدر فيقبل التخصيص.

انظر: حاشية البناني على شرح المحلي مع تقريرات الـشربيني

انظر: نهاية الوصول، للهندى (4/ 1374، 1375).

عبد الوهاب (١٤٥). وهو مذهب الحنابلة (١٤٥)، وهو اختيار الزركشي (١٤٥). فالقاصر يعم المصادر، والمتعدي يعم المصادر والمفاعيل (١٤٥).

ونص على عمومه في المتعدي الغزالي ونسبه الآمدي وغيره للشافعية وأبي يوسف من الحنفية (١٤٥)، وهو قول بعض الحنفية (١٤٥)، ونسبه الزركشي للمالكية (١٥٥)(١٠٥).

القول الثاني: أنه لا يعم فيها، وهو قول أبي حنيفة (٥٥)

(84) انظر: نفائس الأصول، للقرافي (4/ 1894).

(85) انظر: أصول ابن مفلح (2/838)، التحبير، للمرداوي (5/ 2429).

- (86) انظر: البحر المحيط، للزركشي (3/ 123).
  - (87) انظر: العقد المنظوم، للقرافي (1/ 517).
- (88) انظر: المحصول، للرازي (2/ 383)، الإحكام، للآمدي (88) (2/ 308)، البحر (2/ 308)، نهاية الوصول، للهندي (4/ 1373) البحر المحيط، للزركشي (3/ 123).
- نقل البخاري في كشف الأسرار أن مذهب أبي يوسف أنه يصدق ديانة. انظر: (2/ 242).
  - (89) انظر: كشف الأسرار، للبخاري (2/171).
  - (90) انظر: البحر المحيط، للزركشي (3/ 123).
- (91) ذكر الزركشي أن ظاهر كلام إمام الحرمين والغنزالي والآمدي حيث قيدوا الخلف بالفعل المتعدي يقتضي أن القاصر لا يعم. انظر: البحر المحيط، للزركشي (3/ 123). لكن ينبغي تقييد العموم عندهم بالمفاعيل دون المصادر؛ لأنه إذا كان عاما في المصدر أيضا فلا فرق بينه وبين القاصر فينبغي أن يعم القاصر أيضا.
- (92) انظر: المستصفى، للغزالي (2/ 135)، كـشف الأسرار، للبخارى (2/ 242)، البحر المحيط، للزركشي (3/ 123)،=

والحنفية (وف)، واختاره القرطبي من المالكية (وف)، والإمام الرازي (وف).

القول الثالث: وهو قول القرافي أن الفعل المذكور عام في أفراد المصادر، مطلق في المفاعيل (٥٠٠).

وكلامه يشمل الفعل القاصر والمتعدي.

أدلة القائلين بالعموم في الفعل القاصر:

قوله تعالى: ﴿ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحَيَىٰ ﴾ [طه: 74] لا يفهم منه إلا نفي جميع مصادر هذين الفعلين، لأن نفي الفعل نفي لمصدره، وكذلك قول القائل: لا أبيع هذه السلعة، أو: لا أطلق هذه المرأة، لا يفهم منه إلا نفي أفراد هذا الجنس من البيع أو الطلاق، والأصل في الاستعمال الحقيقة، فوجب أن يكون نفي الفعل حقيقة في عموم نفي جميع المصادر، وهو المطلوب ("").

=الردود والنقود، للبابرتي (2/ 156).

(93) انظر: فواتح الرحموت، للأنصاري (1/ 447).

والبهاري في مسلم الثبوت ذكر أنه عام غير قابل للتخصيص؛ لأن انتفاء الحقيقة بانتفاء جميع الأفراد، فلو نوى مأكولا دون مأكول لا يصح قضاء ولا ديانة (1/ 408، 409). وناقشه صاحب فواتح الرحموت بأن العموم المبحوث عنه في الأصول هو القابل للتخصيص. (1/ 447).

(94) انظر: البحر المحيط، للزركشي (3/ 123).

(95) انظر: المحصول، للرازي (2/ 384).

(96) انظر: العقد المنظوم في الخصوص والعموم، للقرافي (96). (523).

(97) انظر: العقد المنظوم، للقرافي (1/ 516)، رفع النقاب،=

# أدلة القائلين بعدم العموم في القاصر:

أن جعله للعموم في نفي المصادر إنها هو قياس على التصريح بنفي المصدر، فإن قوله: لا أجلس، مثل قوله: لا جلوس، نكرة في سياق النفي فتعم، فكذلك ها هنا، فهو من باب قياس نفي الفعل على نفي المصدر المنكر، والقياس في اللغة ممنوع (١٠٠٠).

وأجيب: أنا لا نسلم أن القياس ممنوع في اللغة، فقد قال جماعة من الأصوليين والأدباء: إنه هو الصحيح.

وإن سلم بمنعه: فلا ندعي أنه قياس، بل اللفظ موضوع لذلك بنفسه؛ لأنه المتبادر منه كسائر صيغ العموم (۱۹۰۰).

# أدلة عدم العموم مطلقا:

الدليل الأول: أن العموم لو صح لصح إما في الملفوظ أو في غيره، والقسيان باطلان، فالقول بالعموم، وقبول نية التخصيص باطل، أما الملفوظ؛ فلأن الملفوظ به ماهية الأكل، وماهية الأكل واحدة؛ لأنها قدر مشترك بين أكل هذا الطعام وذلك الطعام، وما به الاشتراك غير ما به الامتياز، وغير مستلزم له، فالأكل من حيث كونه أكلا مغاير لقيد كونه هذا الأكل وذاك، وغير مستلزم له،

والمذكور إنها هو الأكل من حيث هو أكل، وهو بهذا الاعتبار ماهية واحدة، والماهية من حيث هي لا تقبل العدد، فلا تقبل التعميم ولا التخصيص، بل الماهية إذا اقترنت بها العوارض الخارجية حتى صارت هذا أو ذاك تعددت، وحينئذ تصير عامة وقابلة للتخصيص، ولكنها قبل تلك العوارض لا تكون متعددة في التقبل قبل تلك العوارض لا تكون متعددة في قابلة التخصيص. والملفوظ به الماهية ليس إلا، وهي غير قابلة للتخصيص، أما أخذت بقيود زائدة عليها تعددت وحينئذ يحصل التعميم وقبول التخصيص، ولكن تلك الزوائد غير ملفوظة، فالمجموع الحاصل من الماهية ومنها غير ملفوظ، فيكون العموم وقبول التخصيص إنها هو في غير ملفوظ، وهذا هو القسم الثاني.

فإضافة ماهية (الأكل) إلى الخبز تارة وإلى اللحم أخرى إضافات تعرض له بحسب اختلاف المفعول به، وإضافتها إلى هذا اليوم، وهذا الموضع، وذاك إضافات لها بحسب اختلاف المفعول فيه، وقد أجمع على عدم العموم وعدم قبول التخصيص بالمكان والزمان، وأنه لو نوى زمانا معينا، أو مكانا معينا لم يصح ذلك، فكذلك المفعول به، والجامع أن كل واحد منها متعلق الفعل، أو الجامع الاحتياط في تعظيم اليمين (١٥٠٠).

<sup>=</sup>للشوشاوي (3/ 110).

<sup>(98)</sup> انظر: العقد المنظوم، للقرافي (1/ 516).

<sup>(99)</sup> انظر: المرجع السابق (1/ 516).

<sup>(100)</sup> انظر: المحصول، للرازي (2/ 384،385)، العقد المنظوم، للقرافي (1/ 517-519)، نهاية الوصول، للهندي (1/ 1378، 1378).

وأجيب: بأن الماهيات - ماهية الأكل وغيرها - لها حالتان: تارة تكون في سياق الإثبات نحو: في الدار رجل، ولأكلن، ونحو ذلك، وتارة تكون في سياق النفى.

أما الحالة الأولى: فهو - كما قال أبو حنيفة - لا عموم فيها، وتكون مطلقة لا يعرض لها العدد والعموم إلا بحسب القيود والشخصيات.

أما الحالة الثانية: فإن العموم حاصل بنفس اللفظ، وتكون الدلالة عليه مطابقة، فإنه يلزم من نفي المشترك نفي جميع أفراده عند الحنفية، واللفظ عندنا موضوع لنفي كل فرد فرد. فالدلالة عندهم التزاما، وعند الجمهور مطابقة (١٥٠١).

وأما قياس عدم جواز تخصيص المفعول به على عدم جواز التخصيص بالزمان والمكان فغير مسلم؛ لأنا نمنع الحكم في الأصل، فعند المالكية والشافعية والحنابلة يجوز دخول التخصيص في الأزمنة والبقاع، وله أن ينوي زمانا معينا، وبقعة معينة، ويلغى غيرها في حكم يمينه.

ولو سلم امتناع التخصيص في الزمان والمكان، فالفرق: أن الظرفين لازمين للفعل قطعا؛ لتعذر حصول الفعل لا في زمان ولا في مكان، أما المفعول به فقد يوجد مع الفعل إن كان متعديا، ولا يوجد إن كان قاصرا،

فحينئذ المفعول به إنها يلزم النوع، والظرفان يلزمان الجنس، ولازم الجنس أقوى في اللزوم من لازم النوع؛ لأنه لازم للنوع أيضا، وإذا كان المفعول فيه أقوى في اللزوم كان التقاضي له أشد، فصر فه بالنية يكون أبعد (2012).

وأجيب أيضاً: بأنه لا يلزم من إبطال قبوله التخصيص بحسب اختلاف المفعول به بالقياس على المفعول فيه أن لا يقبله باعتبار غير الملفوظ في جميع الحالات؛ لأن اعتبار غير الملفوظ غير منحصر فيها ذكره من اختلاف المفعول به، وهذا لأن من المحتمل أن يقبله باعتبار ما تضمنه من المصدر، ومن المعلوم أنه لا يمكن إبطاله؛ لأن تضمن الفعل المصدر وتناول المصدر القليل والكثير، ليس ذلك أمرا عارضا حاصلا لهما بالإضافة إلى شيء آخر، بل بالذات والوضع (١٠٠٠).

ولو سلم: انحصاره فيه، لكن الفرق بين دلالة الفعل على المفعول به، وبين دلالته على المفعول فيه ظاهر، بها سبق وأيضا؛ لأن المفعول به لازم من لوازم الفعل المتعدي لا ينفك عنه لا في الوجود الخارجي ولا في الذهني إذ لا يمكن أن يوجد فعل متعدي في الخارج

<sup>(102)</sup> انظر: العقد المنظوم، للقرافي (1/ 521-522) الإحكام، للآمدي (2/ 308، 309)، التحبير، للمرداوي (5/ 2432).

<sup>(103)</sup> انظر: العقد المنظوم، للقرافي (1/ 517-519) نهاية الوصول، للهندى(4/ 1378).

<sup>(101)</sup> انظر: العقد المنظوم، للقرافي (1/ 519، 520).

إلا وله مفعول، وكذلك لا يمكن أن يتصور في الذهن بدونه، بخلاف المفعول فيه من المكان والزمان، فإنه ليس لازما من لوازمه لا في الوجود الخارجي، ولا في الذهن (۱۰۰۰).

الدليل الثاني: قالت الحنفية: قاعدة أبي حنيفة والدلال الثانية لا تؤثر إلا في ملفوظ نحو قوله: والله لا كلمت رجلا، أو: لا لبست ثوبا، فهاهية الرجل والشوب ملفوظ بهما مدلول عليهما مطابقة، فيصح أن ينوي بعض الرجال أو الثياب إجماعا، أما ما كان مدلولا عليه بطريق الالتزام فلا تدخله النية، ولا تؤثر فيه كالمفاعيل إذا اقتصر على ذكر الفعل خاصة، فإنها مدلول عليها التزاما؛ لأن الفعل من لوازمه الزمان والمكان والفاعل وكذلك المفعول إن كان متعديا (1000).

وأجيب: أن التحكم في هذه القاعدة لا دليل عليه، لا لغة ولا شرعا، ولم لا تكون النية معتبرة إلا في دلالة المطابقة، وأن ذلك ممتنع في دلالة الالتزام! بل قوله هذا: «الأعمال بالنيات ولكل امرئ ما نوى» يقتضي اعتبار النية مطلقا؛ لأن ما نوى أعم من المدلول مطابقة أو التزاما، هذا من جهة الشرع (١٠٠٠).

وأما من جهة المعقول: فلأن المدلول المطابقي أقوى من المدلول التزاما، والمقتضى لثبوت الحكم فيه أرجح من المقتضى لثبوت الحكم في المدلول التزاما، فإذا جوزنا في النية أن نصرف اللفظ عما دلت عليه مطابقة مع قوة الدلالة على ثبوت الحكم هنالك، فأولى أن نصرفه عما دلت عليه التزاما بطريق الأولى؛ لضعف الدلالة، ولأن النية صفة مخصصة لأحد طرفي الجائز على الآخر، وهذا هو حكم ثابت لها لذاتها، فمن ادعى تأخر ذلك عنها في صورة من الصور فعليه الدليل، فإن الأصل بقاء أحكام المعانى والصفات على ما هي عليه (١٥٠٠).

ثم ينتقض جميع ما ذكروه بها وقع الاتفاق عليه، وهو ما إذا قال: والله لا أكلت أكلا، فإنه يصح دخول نية التخصيص فيه، مع أن (أكلا) مصدر، والمصدر إنها يذكر مع الفعل مؤكدا له؛ لأنه مذكور أولا بلفظ الفعل، وشأن المؤكد إنها يثبت معه يكون ثابتا قبله، وإذا ثبت معه جواز التخصيص بالنية اتفاقا وجب أن يكون ذلك قبله، فقد انتقض ما ذكروه من الدليل بهذه الصورة قبله،

وأجاب الإمام فخر الدين عن هذا النقض: بأن قوله: (أكلا) - في الحقيقة - ليس مصدرا؛ لأنه يفيد أكلاً واحداً منكراً، والمصدر ماهية الأكل، وقيد كونه منكرا خارج عن الماهية، والذي يكون معينا في نفسه، لكن

<sup>(104)</sup> انظر: نهاية الوصول، للهندي (4/ 1378–1380)، الإبهاج، للسبكي (4/ 1297).

<sup>(105)</sup> انظر: العقد المنظوم، للقرافي (1/ 519).

<sup>(106)</sup> انظر: المرجع السابق (1/520).

<sup>(107)</sup> انظر: العقد المنظوم، للقرافي (1/521).

<sup>(108)</sup> انظر: المرجع السابق (1/521-522).

الإنسان ما عينه، فلاشك أنه قابل للتعيين، فإن نوي التعيين فقد نوى ما يحتمله الملفوظ (۱۱۰۰).

وضعف هذا الجواب؛ لأنه مخالف لقاعدة أهل العربية من وجهين:

أحدهما: أنهم صرحوا أن المصدر يتناول القليل والكثير، وما يكون كذلك يكون قابلا للتخصيص.

والثاني: أنهم أجمعوا على أنه مصدر.

وقوله: (ليس مصدرا في الحقيقة) يشير إلى أنه أراد به مفعولا به، وهذا خلاف نص النحاة، وخلاف الظاهر، بل هذا مصدر مؤكدا ليس إلا، والمفعول به ليس ملفوظا به ألبتة، ولا فردا من أفراده، ويحصل من ذلك أن ما قاس عليه الشافعي والمالكي وهو النطق بالمصدر قياس صحيح، وما قاس عليه الخنفي وهو ظرف الزمان والمكان ليس بصحيح؛ لأن الحكم فيه ليس بثابت عند المنازع (١١١٥).

الدليل الثالث: أن القول بعمومه قول بعموم المقتضي، وهذا لأن إضهار المأكول في قوله: والله لا آكل، من ضرورة تحقق الأكل كها أن إضهار الملك في قول القائل: اعتق عني عبدك بألف، من ضرورات تحقق العتق؛ فإنه يدل على حصول الملك قبله، لا من حيث

اللفظ، لكن من حيث كون الملك شرط التصور العتق شرعا، فاللفظ في الصورتين لم يتعرض للمأكول، ولا للملك، وقد سبق أن المقتضي لا عموم له، فلا عموم للفعل المتعدي إلى مفعول أيضان.

وأجيب عنه: بمنع كون إضهار المأكول في الأكل كإضهار الملك فيها ذكروه من الفعل، وهذا لأن دلالة الفعل المتعدي على المفعول به بحسب الصيغة والوضع، وأما دلالة الكلام على المقتضي فليس كذلك، بل هو لضرورة وجود المذكور أو لضرورة صدق الكلام (٢١١٠).

ومن الحنفية من لم يسلم بدليل الحنفية هذا وإن وافقهم في أصل المسألة كابن الهمام في فتح القدير فإنه قال: (اعلم أن التحقيق أن المفعول في لا آكل ولا ألبس ليس من باب المقتضى لأن المقتضى ما يقدر لتصحيح المنطوق وذلك بأن يكون الكلام مما يحكم بكذبه على ظاهره مثل (رفع الخطأ والنسيان) أو بعدم صحته شرعا مثل أعتق عبدك وليس قول القائل لا آكل يحكم بكذب قائله بمجرده ولا متضمنا حكما لا يصح شرعا. نعم المفعول: أعني المأكول من ضروريات وجود فعل الآكل، ومثله ليس من باب المقتضى وإلا كان كل كلام كذلك إذ لا بد أن يستدعى معناه زمانا ومكانا، فكان لا يفرق بين قولنا الخطأ والنسيان مرفوعان، وبين قام زيد وجلس عمرو، فإنها هو من باب حذف المفعول اقتصارا وتناسيا، وطائفة من المشايخ وإن فرقوا بين=

<sup>(109)</sup> انظر: المحصول، للرازي (2/ 386).

<sup>(110)</sup> انظر: العقد المنظوم، للقرافي (1/ 521 - 523)، نهاية الوصول، للهندى (4/ 1375، 1376)، الإبهاج، للسبكي (4/ 1294).

<sup>(111)</sup> انظر: المستصفى، للغزالي (2/ 135)، نهاية الوصول، للهندي (4/ 1380)، كشف الأسرار، للبخاري (2/ 242)، الردود والنقود، للبابرتي (2/ 156).

<sup>(112)</sup> انظر: المستصفى، للغزالي (2/ 135)، نهاية الوصول، للهندي (4/ 1380).

منها كان(١١٥).

## أدلة القائلين بالعموم في المتعدى:

الدليل الأول: أنه في النفي، إذا قال: والله لا أكلت، فقوله أكلت فعل يتعدى إلى المأكول، ويدل عليه بوضعه وصيغته، فإذا قال: لا أكلت فهو ناف لحقيقة الأكل من حيث هو أكل، ويلزم من ذلك نفيه بالنسبة إلى كل مأكول، وإلا لما كان نافيا لحقيقة الأكل من حيث هو أكل، وهو خلاف دلالة لفظه.

وإذا كان لفظه دالا على نفي حقيقة الأكل بالنسبة إلى كل مأكول، فقد ثبت عموم لفظه بالنسبة إلى كل مأكول، فكان قابلا للتخصيص.

وأما في طرف الإثبات، وهو ما إذا قال: إن أكلت فأنت طالق، فلا يخفى أن وقوع الأكل المطلق يستدعي مأكو لا مطلقا، لكونه متعديا إليه، والمطلق ما كان شائعا في جنس المقيدات الداخلة تحته، فكان صالحا لتفسيره وتقييده بأي منها كان، ولهذا لو قال الشارع: اعتق رقبة صح تقييدها بالرقبة المؤمنة، ولو لم يكن المطلق دالا على المقيد لما صح تفسيره به (١١٥).

فإن قيل: إذا قال: إن أكلت فأنت طالق فالأكل

=المقتضى والمحذوف وجعلوا المحذوف يقبل العموم، فلنا أن نقول: عمومه لا يقبل التخصيص). فتح القدير، لابن الهام (5/ 135).

(113) انظر: الإحكام، للآمدي (2/ 309)، نهاية الوصول، للهندي (1/ 376).

الذي هو مدلول لفظه كلي مطلق، والمطلق لا إشعار لـ المخصص فلا يصح تفسيره به (١١١٠).

قلنا: المحلوف عليه ليس هو المفهوم من الأكل الكلي الذي لا وجود له إلا في الأذهان، وإلا لما حنث بالأكل الخاص إذ هو غير المحلوف عليه، وهو خلاف الإجماع، فلم يبق إلا أن يكون المراد به أكلا مقيدا من جملة الأكلات المقيدة التي يمكن وقوعها في الأعيان أيا

الدليل الثاني: أنه لو قال: إن أكلت أكلا فأنت طالق، أو قال: والله لا آكل أكلا، ونوى مأكولا بعينه لا يحنث بغيره إجماعا.

فكذا لو قال: إن أكلت، أو قال: والله لا آكل، لأن الأول إنها قبل فيه التخصيص؛ لوجود المصدر الذي يتناول القليل والكثير وهو موجود في الفعل؛ لأن الفعل مشتق من المصدر والمصدر موجود فيه (١١٥).

وأجيب عنه: بأن أكلا يدل على فرد ما فإنه مصدر

<sup>(114)</sup> انظر: الإحكام، للآمدي (2/ 309)، نهاية الوصول، للهندي (1/ 114). (4/ 1380)، مسلم الثبوت مع حاشيته، للبهاري (1/ 410).

<sup>(115)</sup> انظر: الإحكام، للآمدي (2/ 310)، نهاية الوصول، للهندي (4/ 1380).

ناقشه البهاري في المسلم بأن التحقيق وجود الكلي الطبيعي بوجود أفراده. انظر: المسلم مع حاشيته (1/ 410).

<sup>(116)</sup> انظر: المحصول، للرازي (2386)، نهاية الوصول، للهندي (116). (4/ 1375).

منون، فلو فسر بمعين قبل، وأما الفعل فهو للحقيقة من حيث هي هي فتفسيره ببعض الأفراد لا يقبل (١١١٠).

دليل القول الثالث: أن العام في الأشخاص مطلق في الأحوال والأزمنة والبقاع والمتعلقات، والمفاعيل من جملة المتعلقات، فيكون اللفظ مطلقا فيها، وشأن المطلق أن يتأدى بكل فرد منه، ما لم يلحقه التقييد كها لو قال: والله لأكرمن رجلا،، فإنه يخرج من العهدة بأي رجل كان، فإن نوى في يمينه رجلا معينا، أو رقبة معينة، اختص الحكم بها دون غيرها.

هذا هو شأن المطلقات، وكذلك هاهنا متعلق قوله: (لا آكل) مطلق، فإن لم يكن له نية حنث بأي مأكول أكله، فإن نوى مأكولا معينا لم يحنث بغيره، وتكون هذه النية مقيدة لهذا المطلق، فإنه ينوي لحما و(مأكول) مطلق وتعيينه في اللحم تقييد له، كتقييد الرقبة بالإيمان (١١٥).

وعلى هذا تكون هذه المسألة مع الحنفية في تقييد المطلق هل يجوز في غير الملفوظ فيها دل اللفظ عليه التزاما أم لا؟ على قول القرافي وعند الجمهور من باب تخصيص العام.

لأن الجمهور لا يوافقون القرافي على هذه القاعدة مطلقاً.

# المبحث الثالث ثمرة الخلاف في هذه المسألة

إذا قال والله لا أكلم أحداً أو لا آكل طعاماً ونوى طعاماً معيناً.

قال الجصاص من الحنفية: إذا أدعى تخصيص ما ليس في لفظه، مثل قوله: لا آكل، فالذي في لفظه هو الفعل، فإذا قال: قصدت طعامًا دون طعام: فإنها ادعى تخصيص ما ليس في اللفظ؛ لأنه ليس في لفظه: طعام: فلا تعمل نيته في تخصيصه، فصارت نيته لغوًا؛ لأن التخصيص والعموم إنها يكون في الألفاظ، فأما ما لم يتلفظ به، فلا يصح أن يقال فيه خصوص ولا عموم، فلذلك صارت نيته لغوًا في تخصيص بعض الطعام دون بعض، إذ ليس في لفظه: طعام، فيخصه بالنية، وإنها الذي في لفظه: الأكل، وهو وإن انتظم الطعام من جهة المعنى، فلم يقتضه من جهة اللفظ، وقد بيّنًا أنَّ اعتبار العموم والخصوص إنها يصح في الألفاظ وقد بيّنًا أنَّ اعتبار العموم والخصوص إنها يصح في الألفاظ وقد بيّنًا أنَّ اعتبار العموم والخصوص إنها يصح في الألفاظ وقد بيّنًا أنَّ اعتبار العموم والخصوص إنها يصح في الألفاظ وقد بيّنًا أنَّ اعتبار العموم والخصوص إنها يصح في الألفاظ وقد بيّنًا أنَّ اعتبار العموم والخصوص إنها يصح في الألفاظ وقد بيّنًا أنَّ اعتبار العموم والخصوص إنها يصح في الألفاظ وقد بيّنًا أنَّ اعتبار العموم والخصوص إنها يصح في الألفاظ وقد بيّنًا أنَّ اعتبار العموم والخور والخور والخور والغي المؤلف وقد بيّنًا أنَّ اعتبار العموم والخور والخور والخور والخور والغير والخور والغير والغير والخور والغير والخور والخور والخور والغير والخور والغير والغير

وقال ابن عابدين: لو حلف لا يركب أو لا يغتسل، أو لا يسكن دار فلان.

ونوى الخيل أو من جنابة امرأة معينة، أو بالإجارة أو الإعارة لم تصح نيته أصلا ولا يصدق لا قضاء ولا ديانة؛ لأن النية إنها تعمل في الملفوظ لتعين

<sup>(117)</sup> انظر: المسلم مع حاشيته (1/11).

وقد سبق هذا الجواب في كلام الرازي مع الرد عليه.

<sup>(118)</sup> انظر: العقد المنظوم، للقرافي (1/ 523).

<sup>(119)</sup> انظر: شرح مختصر الطحاوي، للجصاص (7/432).

بعض محتملاته، وما نواه غير مذكور نصا، فلم تصادف النية محلها فلغت، وقيل: يدين، وهي رواية اختارها الخصاف؛ لأنه مذكور تقديرا وإن لم يذكر تنصيصا (١٥٠٠).

وقال القرافي: قوله والله لا آكل عند الشافعي هو للعموم في المواكيل وله تخصيصه بنيته في بعضها، وهذا هو الظاهر من مذهبنا(١٤١٠).

وجزم الرافعي من الشافعية بجواز تخصيصه بالواحد.

قال الإسنوي: وما ذكره الرافعي من الاختصاص محله في الباطن، وأما القبول ظاهرا ففيه تفصيل، فإنه ذكر عند هذا الموضع المذكور أنه إذا حلف لا يدخل الدار ثم قال: أردت شهرا أو يوما، أنه إن كانت اليمين بطلاق أو عتاق أو بالله تعالى ولكن تعلق بها حق آدمي لم يقبل في الحكم ويدين، وإن كانت بالله تعالى ولم يتعلق بها حق آدمي قبل ظاهرا وباطنا(22).

وقال الزركشي: قال السروجي: قد قال: أصحابنا إذا قال لها طلقي نفسك، ونوى الثلاث صحت نيته، وإذا قال: إن خرجت، ونوى السفر صدق، وإذا قال: إن ساكنتك في هذه الدار، ونوى أن يكون في بيت

منها غير معين صدق. وإذا قال: إن اشتريت، ونوى الشراء لنفسه صدق.

قال: ووجه خروج هذه المسائل عن هذا الأصل أن في قوله: طلقي نفسك، المصدر فيه محذوف، أي افعلي فعل الطلاق، والمحذوف له عموم (دور العلاق).

وعند الحنابلة يقبل باطنا (١٢٥)، خلافا لابن البنا (١٥٥). أما قبوله في الحكم ففيه روايتان عند الحنابلة (١٥٥).

\* \* \*

# المبحث الرابع التطبيقات الأصولية على دلالة الفعل في سياق الثبوت والنفي

1 - جواز العمل بخبر الواحد:

لزوم العمل بخبر الواحد.

ومن الأدلة على ذلك قوله تعالى: ﴿ فَلُوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُواْ فِي ٱلدِّينِ﴾ [التوبة: 122].

وجمه الاستدلال: أن الله تعالى أوجب الحذر بإخبار الطائفة، والطائفة ها هنا عدد لا يفيد قولهم

<sup>(120)</sup> انظر: حاشية ابن عابدين (3/781).

<sup>(121)</sup> انظر: الذخيرة، للقرافي (1/181)، (4/26).

<sup>(122)</sup> انظر: التمهيد في تخريج الفروع على الأصول، للإسنوي (ص378، 379).

<sup>(123)</sup> انظر: البحر المحيط، للزركشي (3/ 126).

<sup>(124)</sup> انظر: أصول ابن مفلح (2/838)، التحبير، للمرداوي (5/ 2430).

<sup>(125)</sup> انظر: أصول ابن مفلح (2/838)، التحبير، للمرداوي (5/2431).

<sup>(126)</sup> انظر: أصول ابن مفلح (2/838)، التحبير، للمرداوي (2431/5).

العلم، ومتى وجب الحذر بإخبار عدد لا يفيد قولهم العلم فقد وجب العمل بخبر الواحد الذي لا نقطع بصحته؛ لأن كلمة لعل للترجي وذلك في حق الله تعالى عال فيحمل على الطلب الذي هو لازم له، وإنها قلنا إن الإنذار هو الإخبار؛ لأنه عبارة عن الخبر المخوف.

والمراد بالطائفة ها هنا عدد لا يفيد قولهم العلم لأن كل ثلاثة فرقة والله تعالى أوجب على كل فرقة أن تخرج منها طائفة والطائفة من الثلاثة واحد أو اثنان وقول الواحد أو الاثنين لا يفيد العلم.

وإذا أوجب الحذر عند خبر العدد الذي لا يفيد قولهم العلم وجب العمل بذلك الخبر، وإذا ثبت وجوب العمل بمقتضى ذلك الخبر في هذه الصورة وجب العمل به في سائر الصور ضرورة أن لا قائل بالفرق (22).

واعترض على هذا الدليل: بأنه يمكن أن يكون المراد من الإنذار الفتوى، فيكفي في العمل بالنص القول بكون الفتوى حجة فلا حاجة إلى التعميم (١٤٠٠)؛ لأن قول تعالى: (لينذروا) فعل في سياق الثبوت، فلا يعم، بل هو مطلق (١٤٠٠).

وأجيب عن هذا الاعتراض: أنه لا يخلو إما أن لا يقع اسم الإنذار على الفتوى أو يقع، فإن لم يقع فقد حصل الغرض من أن المراد من الإنذار الرواية لا الفتوى، وإن وقع لم يجز جعله حقيقة فيها؛ دفعا للاشتراك، فوجب جعله حقيقة في القدر المشترك وهو الخبر المخوف وعلى هذا التقدير يكون متناولا للرواية والفتوى جميعا(1050).

ورد هذا الجواب بأن المطلق هنا يراد به حقيقته من حيث هي هي فيحمل على القدر المشترك ولا يحمل على جملة جزئياته (۱۶۱۰). فيجوز حمله على أي فرد من أفراد الإنذار الرواية أو الفتوى ولا يلزم التعميم (۱۶۵۰).

2 - قول الجمهور من علهاء الصحابة والتابعين أن القياس حجة في الشرع.

ومن الأدلة على ذلك قوله تعالى: ﴿ فَاَعْتِبرُواْ يَتَأُولِي الْحَشرِ: 2].

وجه الاستدلال به أن حقيقة الاعتبار المجاوزة، لعمومها لموارد الاستعمال فوجب أن لا يكون حقيقة في غيرها دفعا للاشتراك، والقياس عبور من حكم الأصل إلى حكم الفرع، والأمر بالاعتبار الذي هو مشترك بين القياس الشرعى والاتعاظ والتمسك بالبراءة الأصلية

<sup>(127)</sup> انظر: المحصول، للرازي (4/ 353–356)، المنتخب، للرازي (ص 441).

<sup>(128)</sup> انظر: المحصول، للرازي (4/ 356)، المنتخب، للرازي (ص442، 442).

<sup>(129)</sup> انظر: شرح المنتخب، للقرافي (ص301).

<sup>(130)</sup> انظر: المحصول، للرازى (4/ 357).

<sup>(131)</sup> انظر: شرح المنتخب، للقرافي (ص302).

<sup>(132)</sup> انظر: المرجع السابق (ص185).

فيكون أمرا بكل أفراد ذلك المسمى (ددا).

واعترض بأن: قوله تعالى: ﴿ فَآعْتَبِرُواْ ﴾ صيغة فعل في سياق الثبوت فتكون مطلقة فلا تعم (١٤٠٠).

والأمر بالماهية ليس أمرا بكل جزئياتها ولا دلالة له إلا على تلك الماهية المشتركة بين تلك الجزئيات، فيتخير أي جزئي منها(1857).

فالاعتبار المأمور به مشترك بين القياس السرعي والاتعاظ والتمسك بالبراءة الأصلية فيخرج من العهدة بأي فرد من أفراد ذلك المسمى.

وأجيب عن ذلك بأن جعل الاعتبار من قبيل المتواطئ أولى من الاشتراك اللفظي، فالاعتبار حقيقة في المجاوزة، فيشمل كل الصور (١٤٠٠).

3 - من الأدلة على حجية الإجماع: قوله على : «لا تجتمع أمتى على خطأ» ((لا تجتمع أمتى على خطأ) (((١٤٠٠)

وجه الدلالة: أن قوله: (لا تجتمع فعل في سياق النفي فيعم، وخطأ نكرة في سياق النفي فتعم، فيحصل

المطلوب وهو أن اتفاق الأمة معصوم عن الخطأ فيكون حجة)(الله المعلق عنه الخطأ فيكون

واستدل أيضا على حجية الإجماع بقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ [التوبة: 119].

وجه الدلالة: أن المراد من الصادقين إما من يكون صادقا في كل أموره أو بعضها، والثاني باطل؛ لأنه يكون أمرا بموافقة كلا الخصمين؛ لأن كل واحد منهم صادق في بعض الأمور، فحينت أما أن يكون المراد وجوب المتابعة في بعض الأمور أو كلها، والأول باطل؛ لئلا يلزم الإجمال، فتعين الثاني.

والصادق في كل الأمور الذي تجب متابعته لا يمكن أن يكون بعض الأمة؛ لأن الأمر بالكون معهم يقتضي القدرة على ذلك، وهي غير ممكنة إلا بعد معرفة أعيانهم، لكن لا نعلم أحدا نقطع فيه بأنه من الصادقين، فتكون القدرة على الكون معهم فائتة، وهذا يقتضي أن المراد مجموع الأمة(١٤٠٠).

واعترض على هذا: بأننا لا نسلم لزوم الإجمال إذا قيل أن المراد وجوب المتابعة في بعض الأمور؛ لأن قول ه (كونوا) فهل في سياق الإثبات، فيكون مطلقا، والأمر بالمطلق لا إجمال فيه، بل يخرج من عهدته بفرد من أفراد

<sup>(133)</sup> انظر: المنتخب، للرازي (482).

<sup>(134)</sup> انظر: نهاية الوصول، للهندي (3/1001).

<sup>(135)</sup> انظر: شرح المنتخب، للقرافي (ص354).

<sup>(136)</sup> انظر: المنتخب، للرازي (483).

<sup>(137)</sup> أخرجه الترمذي بلفظ: «إن الله لا يجمع أمتي - أو قال: أمة على ضلالة» (4/ 36) رقم: (2167).

قال ابن كثير: في إسناده سليان بن سفيان، وقد ضعفه الأكثرون. انظر: تحفة الطالب، لابن كثير (ص120).

<sup>(138)</sup> انظر: شرح المنتخب، للقرافي (ص183).

<sup>(139)</sup> انظر: المنتخب، للرازي (ص381).

نوعه، وهنا نقول أن المراد الكون مع الصادقين في أصول الديانات؛ لدلالة الإجماع عليه، فيسقط الاستدلال فيها عداه (١١٥).

#### \* \* \*

#### الخاتمة

أولاً: ظهر لي أن مسألة الفعل في سياق الثبوت لها ثلاث حالات، وقد ذكرتها في هذا البحث في حالتين وأدرجت الحالة الثالثة، - وهي حالة دخول كان على الفعل - في الحالة الثانية.

لكن بعد التمعن في هذه الحالات الثلاث فإن الذي يصدق منها على الفعل الحالة الثانية: وهي إذا نقل فعله على بصيغة لا عموم لها، وهو الفعل المثبت المحكي في لفظ الشارع.

أما الحالة الأولى: وهي إذا نقل فعله على بصيغة فيها عموم، بأن يذكر للفعل متعلق بصيغة العموم، فإن العموم فيها غير مستفاد من الفعل، بل من الصيغة المقترنة بالفعل.

فالفعل في هذه الحالة لا عموم فيه شمولي، بل هو من المطلق الذي عمومه بدلي، فيثبت في كل فرد استقلالاً.

فالحاصل أن مجموع الحالة الأولى فيه لفظان:

اللفظ الأول: صيغة عامة مثل لفظة الشفعة والجار.

اللفظ الثاني: فعل لا عموم فيه.

والعموم عند من قال به غير مستفاد من الفعل، وعند من نفاه ليس بسبب الفعل، فإلحاق هذه المسألة بالفعل، لا لأنها فرع عنه بل من باب الاستطراد، وإلحاق المسألة قد يكون بها يشبهها ويلتبس بها، وإن لم يكن من فروعها، ولأجل ذلك لم يذكر السبكي هذه الحالة، بل هي مفهومة من صيغ العام.

ونفس الكلام يقال عن الحالة الثالثة: وهي إيراد الفعل بصيغة (كان).

فالفعل نفسه لا يدل على العموم، لكن لفظة (كان) تدل عند بعضهم على التكرار، والتكرار قد يكون دالا على العموم.

ثانيًا: أحسن القرافي في شرحه على المنتخب في الإفادة من مسألة دلالة الفعل في سياق الثبوت في نقد كثير من الاستدلالات الأصولية، فينبغي الاستفادة من مثل هذا وتوسيعه في نقد الاستدلال الأصولي والفقهي بشكل عام.

وختاماً أسأل الله أن ينفع بهذا البحث، وأن يجعله خالصاً لوجهه الكريم، وأن يغفر الله لي ما فيه من خلل وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

\* \* \*

<sup>(140)</sup> انظر: شرح المنتخب، للقرافي (ص185).

#### فهرس المصادر والمراجع

- الإبهاج في شرح المنهاج. السبكي، علي بن عبد الكافي، وولده السبكي، تاج الدين عبدالوهاب، تحقيق: د. أحمد جمال الزمزمي، ود. نور المدين عبدالجبار صغيري، ط1، الإمارات العربية المتحدة دبي: دار البحوث للدراسات الإسلامية، إحياء التراث، 1424هـ-2004م.
- الإحكام في أصول الأحكام. الآمدي، علي بن محمد، علق عليه: الشيخ عبدالرزاق عفيفي، ط1، الرياض: دار الصميعي، 1424هـ-2003م.
- أصول الفقه. ابن مفلح، شمس الدين محمد المقدسي الحنبلي، تحقيق: د. فهد بن محمد السدحان، ط1، الرياض: مكتبة العبيكان، 1420هـ–1999م.
- البحر المحيط في أصول الفقه. الزركشي، بدر الدين محمد بن بهادر، قام بتحريره: د. عمر بن سليان الأشقر، وراجعه: د. عبدالستار أبو غدة، ود. محمد سليان الأشقر، ط1، الغردقة: دار الصفوة، 1409هـ-1988م.
- بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب. الأصفهاني، شمس الدين أبوالثناء محمود بن عبدالرحمن، تحقيق: د. محمد مظهر بقا، ط1، مكة المكرمة: جامعة أم القرى، 1406هـ-1986م. التحبير شرح التحرير في أصول الفقه. المرداوي، علاء الدين أبو الحسن علي بن سليان الدمشقي الصالحي الحنبلي، المحقق: د. عبد الرحمن الجبرين، د. أحمد السراح، ط1، الرياض: مكتبة الرشد، 1421هـ-2000م.
- تحفة الطالب بمعرفة أحاديث مختصر ابين الحاجب: ابين كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر، ط2، بيروت: دار ابن حزم، 1416هـ - 1996م.
- التحقيق والبيان في شرح البرهان في أصول الفقه. الأبياري، على بن

- إسهاعيل، تحقيق: د.علي بن عبدالرحمن الجزائري، ط1، الكويت: دار الضياء، 1443هـ-2013م.
- تشنيف المسامع بجمع الجوامع. الزركشي، بدر الدين محمد بن عبدالله بن بهادر، تحقيق: د. عبدالله ربيع، ود. سيد عبدالعزيز، ط2، مصر: مؤسسة قرطبة، 2006م.
- التقريب والإرشاد (الصغير). الباقلاني، القاضي أبو بكر محمد بن الطيب، وحققه وعلى عليه: د. عبدالحميد بن علي أبو زنيد، ط2، بيروت لبنان: مؤسسة الرسالة، 1418هـ 1998م.
- التلويح على التوضيح لمتن التنقيح في أصول الفقه. التفتازاني، سعد الدين مسعود بن عمر، د.ط، مصر: مطبعة محمد علي صبيح وأولاده بالأزهر، 1377هـ 1957م.
- التمهيد في تخريج الفروع على الأصول. الإسنوي، جمال الدين أبو محمد عبد الرحيم بن الحسن تحقيق: د. محمد حسن هيتو، ط2، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1401هـ – 1981م.
- تيسير التحرير. أمير بادشاه، محمد أمين، د.ط، بيروت: دار الكتب العلمية، د.ت.
- الجامع الكبير (سنن الترمذي). الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى، حققه وخرج أحاديثه وعلق عليه: بشار عواد معروف، ط1، بيروت، دار الغرب الإسلامي، د.ت.
- حاشية ابن عابدين (رد المحتار على الدر المختار). ابن عابدين، عمد أمين بن عمر بن عبدالعزيز، ط2، بيروت: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر (وصورتها دار الفكر)، 1386هـ 1966م.
- حاشية البناني على شرح المحلي على جمع الجوامع. البناني، عبدالرحمن بن بن جاد الله، ومعه تقريرات الشربيني،

ط2، مصر: مصطفى البابي الحلبي. د.ت.

الدرر اللوامع. الكوراني، شهاب الدين أحمد بن إسماعيل، تحقيق: د. سعيد المجيدي، د.ط، المدينة المنورة: الجامعة الاسلامية، 1428هـ.

الذخيرة. القرافي، شهاب الدين أحمد بن إدريس، تحقيق: د. محمد حجي، ط1، بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1994م.

الردود والنقود شرح مختصر ابن الحاجب. البابري، محمد بن محمود الحنفي، تحقيق: ترحيب بن ربيعان الدوسري، ط1، الرياض: مكتبة الرشد، 1426هـ-2005م.

رفع النقاب عن تنقيح الشهاب. الشوشاوي، أبو علي حسين بن علي، تحقيق: أحمد السراح، ط1، الرياض: مكتبة الرشد، 1425هـ-2004م.

روضة الناظر وجنة المناظر. ابن قدامة، موفق الدين أبي محمد عبدالله بن أحمد، راجعه وعلق عليه: د. محمد حامد عثمان، د.ط، الرياض: دار الزاحم للنشر والتوزيع، د.ت.

السنن الكبرى. النسائي، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب، حققه وخرج أحاديثه: حسن عبد المنعم شلبي، ط1، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1421هـ - 2001م.

السنن الكبير. البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي، تحقيق: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، ط1، القاهرة: مركز هجر للبحوث والدراسات العربية والإسلامية، 1432هـ – 2011

شرح الكوكب المنير. ابن النجار، محمد بن أحمد الفتوحي الحنبلي، تحقيق: د. محمد الزحيلي، ود. نزيه حماد، مكة المكرمة: جامعة أم القرى، 1424هـ-2003م.

شرح اللمع. الشيرازي، أبو إسحاق إبراهيم، تحقق: عبدالمجيد تركى، ط1، بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1408هـــ

1988م.

شرح المحلي على جمع الجوامع. المحلي، جلال الدين محمد بن محمد، تحقيق: مرتضى الداغستاني، ط1، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1426هـ-2005م.

شرح المنتخب من المحصول. القرافي، شهاب الدين أحمد بن إدريس، تحقيق: عدنان العبيات، ط1، الكويت: أسفار، 1441هـ-2020م.

شرح تنقيح الفصول في اختصار المحصول. القرافي، شهاب الدين أحمد بن إدريس، مع التوضيح والتصحيح لمشكلات التنقيح: محمد الطاهر ابن عاشور، ط1، تونس: مطبعة النهضة، 1341هـ.

شرح مختصر أصول الفقه. الجراعي، تقي الدين أبي بكر بن زايد المقدسي الحنبلي، دراسة وتحقيق: عبدالعزيز محمد عيسى محمد مزاحم القايدي، عبد الرحمن بن علي الحطاب، د. محمد بن عوض بن خالد رواس، ط1، الكويت: لطائف لنشر الكتب والرسائل العلمية، 1433هـــلا 2012م.

شرح مختصر الطحاوي. الجصاص، أبو بكر الرازي، تحقيق: رسائل دكتوراه، في الفقه، كلية الشريعة، جامعة أم القرى مكة المكرمة، أعد الكتاب للطباعة وراجعه وصححه: أ. د. سائد بكداش، ط1، د.م: دار البشائر الإسلامية ودار السراج، 1431هـ-2010م.

صحيح ابن خزيمة. ابن خزيمة، أبوبكر محمد بن إسحاق تحقيق: د. محمد مصطفى الأعظمي، د.ط، بيروت: المكتب الإسلامي، د.ت.

صحيح البخاري. البخاري، أبو عبد الله، محمد بن إساعيل بن إبراهيم، تحقيق: جماعة من العلاء، الطبعة السلطانية،

#### مجلة الدراسات الإسلامية، المجلد 34، العدد (3)، الرياض (2022م/ 1444هـ)

بالمطبعة الكبرى الأميرية، ببولاق مصر، 1311هـ، بأمر السلطان عبدالحميد الثاني، ثم صَوّرها بعنايته: د. محمد زهير الناصر، ط1، بيروت: دار طوق النجاة، 1422هـ. صحيح مسلم. مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، د.ط، القاهرة: مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، 1374هــ القاهرة: مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، 1374هــ 1955م.

العقد المنظوم في الخصوص والعموم. القرافي، شهاب الدين أحمد بن إدريس، تحقيق: د. أحمد الختم عبدالله، ط1، مصر: دار الكتبى، 1420هـ-1999م.

فتح القدير على الهداية. ابن الهمام، كمال الدين محمد بن عبدالواحد، ط1، مصر: شركة مكتبة ومطبعة مصفى البابي الحلبي وأولاده (وصَوْرتها دار الفكر، لبنان)، 1389هـــو

فواتح الرحموت. اللكنوي، عبد العلي الأنصاري مع المستصفى للغزالي، تقديم وضبط وتعليق: إبراهيم محمد رمضان، د.ط، بيروت: دار الأرقم بن أبي الأرقم، د.ت.

الفوائد السنية في شرح الألفية. البرماوي، شمس الدين محمد بن عبد الدائم، تحقيق: عبد الله رمضان موسى، ط1، المدينة المنورة: مكتبة التوعية الإسلامية، 1436هـ-2015م.

القواطع في أصول الفقه. السمعاني، أبو المظفر، تحقيق: صالح سهيل حمودة، ط1، عان: دار الفاروق، 1432هــ- 2011

الكاشف عن المحصول. الأصفهاني، أبوعبدالله محمد بن محمود العجلي، تحقيق: عادل عبدالموجود ومعه آخرون، ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1419هـ-1998م.

كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي. البخاري، علاء

الدين عبدالعزيز بن أحمد، د.ط، القاهرة: دار الكتاب الإسلامي، د.ت.

المحصول في علم أصول الفقه. الرازي، فخر الدين محمد بن عمر، دراسة وتحقيق: د. طه جابر العلواني، ط3، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1418هـ - 1997م.

المستصفى من علم الأصول. الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد الطوسي، تحقيق: د. محمد الأشقر، ط1، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1433هـ-2012م.

المسلم في أصول الفقه مع حاشيته المعروف بـــ(مـسلم الثبوت). البهاري، محب الله بن عبدالشكور، تحقيق: د. عامر اللهو، ط1، الرياض: دار ابن الجوزي، 1441هـ.

المسند الصحيح المخرج على صحيح مسلم. أبوعوانة، يعقوب بن إسحاق الإسفراييني، تحقيق: رسائل جامعية وبحوث أكاديمية بكلية الحديث الشريف بالجامعة الإسلامية، ط1، المملكة العربية السعودية، 1435هـ – 2014م.

المصنف في الأحاديث والآثار. ابن أبي شيبة، أبو بكر عبد الله بن محمد، تقديم وضبط: كمال يوسف الحوت، ط1، (لبنان: دار التاج)، (الرياض: مكتبة الرشد)، (المدينة المنورة: مكتبة العلوم والحكم)، 1409هـ – 1989م.

المنتخب من المحصول في أصول الفقه. الرازي، فخر الدين محمد بن عمر، تحقيق: عدنان العبيات، ط1، الكويت: أسفار، 1440هـ-2019م.

نفائس الأصول في شرح المحصول. القرافي، شهاب الدين أبو العباس أحمد بن إدريس، تحقيق: عادل أحمد عبدالموجود، وعلى محمد معوض، ط2، مكة المكرمة: مكتبة نزار مصطفى الباز، 1418هـ-1997م.

نهاية الوصول في دراية الأصول. الهندي، صفى الدين محمد بن

عبدالرحيم الأرموي، تحقيق: د. صالح بن سليان اليوسف، د. سعد بن سالم السويح، ط2، مكة المكرمة: مكتبة نزار مصطفى الباز، 1419هـ-1999م.

\*\*\*

## حد الثقة في الرواة المتأخرين (دراسة مقارنة)

بدريه بنت عبدالعزيز بن ابراهيم السعيد ١٠٠ (قدم للنشر في 13/11/1443هـ؛ وقبل للنشر في 23/02/1444هـ)

المستخلص: يهدف البحث إلى دراسة شروط توثيق الرواة المتأخرين مقارنة بشروط التوثيق المعتبرة عند أئمة الجرح والتعديل، وقد تعددت المناهج المتبعـة في هذا البحث؛ من منهج استقرائي، ووصفي، وتحليلي مقارن، حتى خلص إلى عدد من النتائج منها: أن المحدثين تـسامحوا بوصـف الـراوي المتـأخر بالثقـة، فقابـل التسمّح في ضبط الصدر، تشدّد في ضبط السطر ودعاوي السياع؛ لأن الاعتباد في رواية الحديث على التصانيف المعتمدة المشهورة التي يـؤمن فيهـا مـن التغيـر والتحريف، فالراوي مجرد قنطرة لتك المصنفات، فأصبحت مجالس التحديث وما فيها من ضبط للسهاعات من أهم وسائل التحقق من ثقة الراوي، لذا فإن من يروى حديثاً لم يرد في مصنفات الأئمة لا يقبل منه ولو كان ثقة.

الكليات المفتاحية: حد الثقة، شروط توثيق الرواة، منهج المتأخرين، النقد الحديثي.

#### The Limit of Trust of the Late Narrators (A Comparative Study)

#### Badyah Abdulaziz Ibrahim Al-Saeed(1)

Qassim University (Received 12/06/2022; accepted 19/09/2022)

Abstract: This research aims to study the conditions of trust of late narrators compared to the conditions of trust considered by the imams of Jarh and Tadheel (criticism and modification). There were many methods used in this research, including inductive, descriptive, and comparative analysis, until it reached a number of results, including: The modernists allowed the description of the late narrator with trust, as the reliance in the hadith narration on the well-known approved classifications in which they are secured from change and distortion. It met tolerance in controlling the heart, strictness in controlling the speech and the claims of listening to those classifications, for the narrator is just a bridge to it. So the hadith councils and what they contain from the tuning of the headphones have become one of the most important means of verifying the narrator's trust. Therefore, whoever narrates a hadith that is not included in the books of the imams is not accepted from them even if they are trustworthy.

Keywords: Limit of trust, Conditions for narrators trust, the approach of the latecomers, the hadith criticism.

(1) Associate Professor in the Department of Sunnah and its Sciences, Faculty of Sharia and Islamic Studies, Oassim University

البريد الإلكتروني: e-mail: 141422@qu.edu.sa

Faculty of Sharia and Islamic Studies, Qassim University.

#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضلّ له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهديه وسلم تسليماً كثيراً؛ أما بعد:

فقد هيأ الله لحفظ سنة نبيه الجهابذة النقاد، ورزقهم العلم والفهم، فاعتنوا بالحديث إسناداً ومتنا؛ وبذلوا جهوداً في جمع الأحاديث وحفظها وتدوينها، وتأليف الكتب المسندة بأنواعها، وبرعوا في الكشف عن عللها، كما قاموا بجرح الرواة وتعديلهم حسبة لله تعالى، وحفظاً للسنة من عبث العابثين، مطبقين في ذلك كله منهجاً دقيقاً في النقد الحديثي، ومن المسائل المهمة في هذا العلم توثيق الرواة؛ لما يترتب عليه من قبول الأحاديث وردها، ونظراً لوجود الرواة المتأخرين بعد عصر أئمة النقد من عصر تلامذتهم ومن يليهم، لذا خصصت هذا البحث لدراسة شروط توثيق الرواة بعد القرن الثالث الهجري، ومقارنتها بالشروط المعتبرة عند أئمة الجرح والتعديل، ومن الله أستمد العون والسداد.

#### مشكلة البحث:

تسامح المحدثون في توثيق الرواة المتأخرين عن الرواة بعد القرن الثالث الهجري مقار تطبيق بعض شروط التوثيق المعتبرة عند أئمة الجرح الجرح والتعديل في الحكم على الرواة.

والتعديل؛ لتعذر الوفاء بها في تلك المرحلة من مراحل نقد السنة النبوية.

ويتفرع من هذه المشكلة عدد من التساؤلات، وهي كالتالي:

1 - ما شروط توثيق الرواة المتأخرين مقارنة بشروط توثيق الرواة المتقدمين؟

2 – ما ألفاظ توثيق الرواة المتأخرين مقارنة بألفاظ توثيق الرواة المتقدمين؟

3 – ما وسائل المحدثين في توثيق الرواة بعد القرن الثالث الهجري مقارنة بوسائل أئمة الجرح والتعديل في الحكم على الرواة؟

4- ما أسباب تسامح المحدثين في توثيق الرواة المتأخرين، وما آثاره؟

وسأسعى في هذا البحث - مستعينة بالله تعالى - للإجابة عن هذه التساؤلات.

#### أهداف البحث:

1 - بيان شروط توثيق الـرواة المتـأخرين مقارنـة بشروط توثيق الرواة المتقدمين.

2 - استقراء ألفاظ توثيق الرواة المتأخرين مقارنة
 بألفاظ توثيق الرواة المتقدمين.

3 – ذكر الوسائل المتاحة للمحدثين في توثيق الرواة بعد القرن الثالث الهجري مقارنة بوسائل أئمة الجرح والتعديل في الحكم على الرواة.

4- توضيح أسباب تسامح المحدثين في توثيق الرواة المتأخرين، وآثاره.

## أهمية الموضوع وأسباب اختياره:

1 - يبرز هذا البحث جانباً من جوانب تكامل المنهج النقدى لدى أئمة النقد الحديثي المتقدمين.

2- التنبيه على ما يقع من بعض الباحثين المعاصرين من مخالفة منهج الأئمة المتقدمين في توثيق الرواة، ومن ذلك تجهيل بعضهم لكل من لم يقف له على ترجمة.

#### الدراسات السابقة:

من أوائل المؤلفات التي اعتنت بجمع الرواة المتأخرين الذين رووا كتب السنة كتاب «التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد» لابن نقطة الحنبلي، فقد اعتنى بجمعهم، وبيان أحوالهم، وأقوال العلماء فيهم من حيث الجرح والتعديل، كما ذكر فيه فوائد كثيرة، ولفوت بعض الرواة عليه أكمل أبو الطيب الفاسي بذيل ذكر فيه جملة من الرواة ممن فات على ابن نقطة ذكرهم من أهل عصره، والرواة الموجودين بعده الى عصر أبي الطيب، وسمّى كتابه «ذيل التقييد في رواة السنن والأسانيد»، فكان مؤلفاً مفداً.

وقد تناول عدد من الباحثين بالبحث والدراسة منهج الأئمة المتقدمين في نقد السنة النبوية، كم تناولوا المقارنة بينه وبين منهج المتأخرين، فمم وقفت عليه من

دراسات عامة تناولت موضوع دراسة المنهج النقدي عند المتقدمين والمتأخرين بالموازنة بين المنهجين بصفة عامة، أو الموازنة في جانب من جوانب النقد غير توثيق الرواة، أو بيان أثر الاختلاف بين المنهجين بصفة عامة، ولم أقف على ما يختص بتوثيق الرواة إلا دراسة بعنوان: «قضايا ثبوت عدالة الرواة بين المتقدمين وبعض المعاصرين»، للدكتورة عائشة غرابلي، وهي خاصة بطرق ثبوت عدالة الرواة عند المتقدمين وموقف الشيخ الألباني من المعاصرين من هذه الطرق.

ولم أقف - بعد البحث - على دراسة تناولت شروط توثيق الرواة المتأخرين، ومقارنتها بمنهج أئمة الجرح والتعديل.

#### حدود البحث:

سأتناول في هذا البحث حد الثقة في الرواة المتأخرين وهم من بعد القرن الثالث الهجري، بذكر شروط توثيقهم، ووسائل الحكم عليهم، ومقارنتها بشروط توثيق الرواة المتقدمين ووسائل الحكم عليهم. منهج البحث:

تنوعت المناهج المتبعة في هذا البحث؛ فمنها المنهج الاستقرائي، والوصفي، والتحليلي المقارن.

#### إجراءات البحث:

1 - تتبع أقوال المحدثين في شروط توثيق الرواة المتأخرين، ومقارنتها بشروط أئمة الجرح والتعديل التي

#### بدريه بنت عبدالعزيز بن ابراهيم السعيد: حد الثقة في الرواة المتأخرين (دراسة مقارنة)

استنتجها العلماء من خلال تتبع أحكامهم على الرواة.

2- تقسيم الرواة حسب الفترة الزمنية إلى قسمين، وتقسيم المتأخرين منهم وهم من بعد القرن الثالث حسب حالتهم إلى نوعين.

3 – تتبع تطبيقات المحدثين في التحقق من ثقة الرواة المتأخرين حسب التقسيم السابق، ومقارنة ذلك بمنهج أئمة النقد المتقدمين.

4- استقراء ألفاظ توثيق المحدثين للرواة المتأخرين، ومقارنتها بألفاظ توثيق أئمة الجرح والتعديل للرواة المتقدمين.

5 - وصف الوسائل التي استخدمها المحدثون في التحقق من ثقة الرواة المتأخرين، ومقارنتها بوسائل النقاد المتقدمين في جرح الرواة وتعديلهم.

6- تحليل أسباب تسامح المحدثين في شروط توثيق الرواة المتأخرين، واستنتاج آثار ذلك.

#### خطة البحث:

سيتم تناول الموضوع في تمهيد، وثلاثة مباحث، وهي كالتالي:

- التمهيد، وفيه:
- \* أولاً: تعريف توثيق الرواة.
- \* ثانياً: مفهوم «المتأخرين» وحده.
- \* ثالثاً: الملامح العامة لمنهج المحدثين في الحكم على الرواة.

- المبحث الأول: الحكم بتوثيق الرواة المتأخرين، وفيه مطلبان:
  - \* المطلب الأول: شروط توثيق الرواة المتأخرين.
    - \* المطلب الثانى: ألفاظ توثيق الرواة المتأخرين.
- المبحث الثاني: وسائل المحدثين في التحقق من ثقة الرواة المتأخرين.
- المبحث الثالث: أسباب تسامح المحدثين في توثيق الرواة المتأخرين وآثاره، وفيه مطلبان:
- \* المطلب الأول: أسباب تسامح المحدثين في توثيق الرواة المتأخرين
- \* المطلب الثاني: آثار تسامح المحدثين في توثيق الرواة المتأخرين
  - الخاتمة: وتضمنت أهم النتائج والتوصيات.
    - قائمة المصادر والمراجع.

\* \* \*

التمهيد

وفيه:

أولاً: تعريف توثيق الرواة.

التوثيق: من وثَّق الشيء، إِذا أحكمه".

وتوثيق الراوي: هو وصفه بالعدالة والضبط (٥)،

- (1) انظر: شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، للحميري (1) (7067/11).
  - (2) انظر: النكت الوفية بها في شرح الألفية، للبقاعي (1/ 589).

فالثقة من الرواة من جمع الوصفين: العدالة، الضبط(٥).

فالعدالة لغة: من العَدْل، وهو ما قام في النفوس أنه مستقيم، وتعديل الشيء: تقويمه، بحيث يكون مستقيماً (٠٠).

وفي الاصطلاح: وصف الراوي بما يقتضي قبـول روايتهن،

وشروط العدالة: أن يكون الراوي مسلماً، عاقلاً، بالغاً، سالماً من أسباب الفسق، وخوارم المروءة (٠٠٠).

والضبط لغة: الحزم ٠٠٠.

وفي الاصطلاح: سماع الكلام كما يحق سماعه، ثم فهم معناه الذي أريد به، ثم حفظه ببذل المجهود، والثبات عليه بمذاكرته إلى حين أدائه إلى غيره (3).

وشروط الضبط: أن يكون الراوي متيقظا غير مُغفَّل، حافظا إن حدَّث من حفظه، متقنا لكتابه وصائنا له إن حدث منه، وإن حدَّث بالمعنى اشتُرِط أن يكون عالما بها يحيل المعاني (9).

## ثانياً: مفهوم «المتأخرين» وحده:

مر نقد السنة النبوية بمراحل زمنية مختلفة؛ لكل مرحلة منها منهج خاص يميزها عن غيرها، من هنا ظهر عند المحدثين لفظتي المتقدمين والمتأخرين، فالمتقدمون وقد هم المحدثون الذين عاشوا في القرون الثلاثة الأولى، وقد يلحق بها الجزء الأول من القرن الرابع الهجري، فمن المتقدمين جهابذة أئمة النقد؛ أمثال: شعبة بن الحجاج، ويحيى بن سعيد القطان، وعبدالرحمن بن مهدي، ويحيى بن معين، وعلي بن المديني، وأحمد بن حنبل، وإسحاق بن معين، وعلي بن المديني، وأحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهويه، والبخاري، ومسلم، وغيرهم.

أما المتأخرون البياة فهم من جاؤوا بعد تدوين السنة من رواة ومحدثين، بدء من طبقة تلاميذ الأئمة، فبعد انتهاء عصر الرواية صار الاعتهاد في رواية الحديث على المصنفات وروايتها عن أصحابها من أئمة الحديث، فقد اكتمل

<sup>(3)</sup> انظر: الموقظة في علم مصطلح الحديث، للذهبي (67)، وفتح المغيث بشرح ألفية الحديث، للسخاوي (1/ 29).

<sup>(4)</sup> انظر: لسان العرب، لابن منظور (11/ 430، 432). (مادة: عدل).

<sup>(5)</sup> المختصر في علم رجال الأثر، للعبداللطيف (43)، وانظر: جامع الأصول في أحاديث الرسول، لابن الأثير (1/ 126)، والوسيط في علوم ومصطلح الحديث، لأبي شُهبة (385).

<sup>(6)</sup> انظر: مقدمة ابن الصلاح، لابن الصلاح (104)، وفتح المغيث بشرح ألفية الحديث، السخاوي (2/ 5).

<sup>(7)</sup> انظر: كتاب التعريفات، للجرجاني (137)، والتوقيف على مهات التعاريف، للمناوى (221).

<sup>(8)</sup> انظر: كتاب التعريفات، للجرجاني، (ص137)؛ والتوقيف على مهات التعاريف، للمناوى (221).

<sup>(9)</sup> انظر: مقدمة ابن الصلاح، لابن الصلاح (104)، وفتح المغيث بشرح ألفية الحديث، للسخاوي (2/ 5).

<sup>(10)</sup> انظر: الحديث والمحدثون، لأبي زهو (423)، والموازنة بين المتقدمين والمتأخرين في تصحيح الأحاديث وتعليلها، للمليباري، (32–36).

<sup>(11)</sup> انظر: المرجعين السابقين.

تصنيف الحديث وتمييز صحيحه من سقيمه على أيديهم، فكان عمل المتأخرين رواية تلك المصنفات إلى مؤلفيها، وقد حدّ الإمام الذهبي نهاية عصر المتقدمين برأس القرن الثالث (12) باعتبار الأغلب، وإلا فالقرن الرابع الهجري جمع في سنواته الأولى بين بعض المتقدمين والمتأخرين (13).

ثالثاً: الملامح العامة لمنهج المحدثين في الحكم على الرواة.

علم الحديث النبوي علم نقلي؛ تناقلته الأمة الإسلامية عن طريق رواته الذين تولوا نقله جيلا بعد جيل، فهم الركيزة الأولى لمعرفة صحة الحديث من عدمها، لذا اشترط أئمة النقد لقبول روايتهم شروطا تدل على دقة منهجهم وبعد نظرهم، فاشترطوا لتوثيق الراوي أن يكون عدلا ضابطاً، واستنبط ذلك المتأخرون من خلال صنيع المتقدمين في الغالب، ومع أن المتقدمين يتوسعون في استخدام المصطلحات، إلا أن الثقة عندهم إذا أطلق فهو من جمع وصفي العدالة والضبط(١٠٠٠)، فعدالة الراوي بأن يكون مسلماً، عاقلاً، بالغاً، سالماً من أسباب الفسق، وخوارم المروءة(١٠٠٠)، فاشترطوا فيه العدالة الفلاهرة والباطنة، ولهذا قال إبراهيم النخعي: «كانوا إذا الظاهرة والباطنة، ولهذا قال إبراهيم النخعي: «كانوا إذا

أرادوا أن يأخذوا عن الرجل نظروا إلى صلاته وإلى هيئته وإلى سمته ١٤٥١، وأما الضبط ففي كونه متيقظا غير مُغفَّل، حافظاً إن حدَّث من حفظه، متقناً لكتابه وصائناً له إن حدث منه، وإن حدّث بالمعنى اشتُرط أن يكون عالماً بما يحيل المعاني (١١)، فالمقصود بضبط الراوي عندهم؛ هو غلبة الظن أنه لم يخطئ؛ لكثرة صوابه بعد اختباره والنظر في مروياته، وليس المقصود أنه لا يخطئ أبدا، فالراوى الثقة قد يخطئ، كما أن الراوي الضعيف قد يصيب، ولهذا قال الذهبي: «وليس من حدّ الثقة أنه لا يغلط ولا يُخطئ، فمن الذي يسلم من ذلك غير المعصوم الذي لا يُقَرُّ على خطأ؟»(١٥)، وعلى هذا كان صنيع الأئمة؛ فعلى بن المديني صنف كتاباً في علل حديث ابن عيينة في ثلاثة عشر جزءا(١٥)، وسفيان بن عيينة هو من هو في الثقة والتثبت؛ فهو الثقة الحافظ الفقيه الإمام الحجة (٥٥٠)، فالأئمة المتقدمون يحكمون على الراوي بعد جمع حديثه، ثم مقارنة كل حديث رواه بروايات غيره لهذا الحديث، حتى يقف الواحد منهم على مواضع الزلل والخلل في روايات الراوى، ويقارن ذلك بمقدار ما رواه؛ ليحدد

<sup>(16)</sup> الجرح والتعديل، لابن أبي حاتم (2/ 16).

<sup>(17)</sup> انظر: مقدمة ابن الصلاح، لابن الصلاح (104)، وفتح المغيث بشرح ألفية الحديث، للسخاوي (2/5).

<sup>(18)</sup> الموقظة في علم مصطلح الحديث، للذهبي (78).

<sup>(19)</sup> انظر: معرفة علوم الحديث، للحاكم (71).

<sup>(20)</sup> انظر: تقريب التهذيب، لابن حجر (ت2451).

<sup>(12)</sup> انظر: ميزان الاعتدال في نقد الرجال، للذهبي (1/4).

<sup>(13)</sup> انظر: الحديث والمحدثون، لأبي زهو، (424).

<sup>(14)</sup> انظر: الموقظة في علم مصطلح الحديث، للذهبي (67)، وفتح المغيث بشرح ألفية الحديث، للسخاوي (1/ 29).

<sup>(15)</sup> انظر: مقدمة ابن الصلاح، لابن الصلاح (104)، وفتح المغيث بشرح ألفية الحديث، للسخاوى (2/ 5).

مقدار ضبط هذا الراوى، فعملهم يدور مع القرائن.

وقد كان التطور في رواية الحديث وتدوينه تدريجيا كغيره من أنواع العلوم، فبعد اكتهال تدوين المرويات وتصنيفها وتمييز صحيحها من سقيمها في القرن الثالث الهجري؛ صار الاعتهاد في القرن الرابع وما بعده في تعديل الرواة على صحة روايتهم لتلك الكتب والمصنفات إلى مؤلفيها، أما الجرح فعند انعدام عدالة الراوي بظهور الفسق منه أو انخرام المروءة، أو خطأ أو كذب في دعوى روايته لكتب السنة (2).

#### \* \* \*

# المبحث الأول الحكم بتوثيق الرواة المتأخرين وفيه مطلبان:

المطلب الأول: شروط توثيق الرواة المتأخرين.

لقد تسمّح المحدثون في تطبيق شروط التوثيق المعتبرة عند المتقدمين على الرواة المتأخرين، بالتساهل في شرط الحفظ إلى شرط ضبط الكتاب، وقد نص ابن الصلاح على ذلك فقال: «أعرض الناس في هذه الأعصار المتأخرة عن اعتبار مجموع ما بينًا من الشروط في رواة الحديث ومشايخه، فلم يتقيدوا بها في رواياتهم، لتعذر الوفاء بذلك على نحو ما تقدم، وكان عليه من تقدم» (22)

ثم ذكر ما اكتفوا به من شروط عدالة الراوي؛ بأن يكون مسلماً، بالغاً، عاقلا، غير متظاهر بالفسق والسخف؛ أي: مستور الحال، فاكتفوا بالعدالة الظاهرية فقط، ومن شروط الضبط بوجود سماعه مثبتا بخط موثوق به، وبروايته من أصل موافق لأصل شيخه، واحتج البيهقي لهذا التسامح بتدوين السنة في الجوامع بعد أن كانت تؤخذ من لفظ المحدث حفظاً، فقد ميّز المتقدمون صحيح الحديث من السقيم، والمتقنين من المخطئين من الرواة، حتى ترك المتقدمون المتأخرين على الواضحة (12).

وللنظر في أحكام المحدثين نجد جماعة من الرواة الذين لم يصدر فيهم حكم من أئمة الجرح والتعديل، ويمكن تقسيمهم حسب الفترة الزمنية إلى قسمين: القسم الأول: طبقة تلاميذ الأئمة.

اشتهر بعض الرواة من طبقة تلاميذ أئمة النقد بالإمامة والحفظ، بل منهم من بلغ حد الاستفاضة، فمن هؤلاء من روى مصنفات بعض الأئمة، ومنهم من يروي كتاباً يدل على علمه كالسؤالات للأئمة؛ مثل: ابن محرز؛ أبو العباس أحمد بن محمد بن القاسم بن محرز راوي كتاب (معرفة الرجال)(40)، ففي سؤالاته لابن معين في الجرح

<sup>(21)</sup> انظر: مقدمة ابن الصلاح، لابن الصلاح (120).

<sup>22)</sup> المرجع السابق (120).

<sup>(23)</sup> انظر: مناقب الشافعي، للبيهقي (2/ 21 - 322).

<sup>(24)</sup> معرفة الرجال عن يحيى بن معين، وفيه عن علي بن المديني وأبي بكر بن أبي شيبة ومحمد بن عبدالله بن نمير وغيرهم. رواية أحمد بن محمد بن القاسم بن محرز.

والتعديل دليل قاطع على علمه، ولم أقف له على ترجمة، أو ذِكْر بجرح أو تعديل، ولا شك في ثقته، فإن اعتماد روايته في أقوال ابن معين في الجرح والتعديل كاف في توثيقه، فالراوي من هذه الدرجة يوثّق بناء على إمامته واستفاضة ثقته، واشتهاره بالعدالة والضبط استغناء بها عن غيرهما، ومن هؤلاء الرواة أيضاً أبو الحسن محمد بن حاتم بن المظفر المروزي الكندي، له روايات، وهو من طبقة البخاري، فهو يروى عن يحيي بن معين (دد)، وينقلون عنه العلم، ولم أقف له على ترجمة، ومنهم أيضا أبو بكر أحمد بن عمرو بن مسلم الخلال (ت291هـ)(٥٥)، روى عنه العقيلي والطبراني، وغيرهما، وقد ترجم له الذهبي في تاریخه ولم یذکر فیه جرحا ولا تعدیلا(دد)، کما أن منهم أبا عبيد الآجُرِّي صاحب أبي داود السجستاني، وقد استدل الذهبي على جلالة قدره من أسئلته التي وجهها لشيخه، فقال فيه خاصة: «ما علمت أحدا لينه»(عدي)،

ووصفه مرة بالحافظ (ود)، فهؤ لاء الرواة قد لا نجد لهم توثيقاً من أئمة النقد لأنهم في آخر عصر الرواية.

ومع ظهور عدالتهم، وشهرتهم بالطلب والتحديث إلا أن بعض المعاصرين قد يصفهم بجهالة الحال بناء على عدم وقوفه على جرح فيه أو تعديل من أحد الأئمة أو المحققين، فمنهم أبو بكر أحمد بن عمرو بن مسلم الخلال المكي، ذكره صاحب كتاب (إرشاد القاصي والداني)، ووصفه بجهالة الحال، وأن إكثار الطبراني عنه رفعت عنه جهالة العين(٥٥)، مستدلا على ذلك بأن الذهبي ذكره، ولم يذكر فيه جرحاً أو تعديلاً. القسم الثاني: رواة الحديث بعد القرن الثالث الهجري.

في بدايات القرن الرابع الهجري من الله سبحانه على الأمة الإسلامية باكتمال تـدوين إرث عظيم، وهـو السنة النبوية، وخلال تلك الحقبة الزمنية تولى نقد السنة وتنقيتها مما هو دخيل عليها أئمة أفذاذ، فقد جمع المحدثون فيها بين الحفظ والعلم، فجمعوا بين علم السنة رواية ودراية، فكان خاتمة القرون الثلاثة العصر الذهبية للسنة النبوية، وبدايات القرن الرابع الهجري مرحلة اكتمال حفظ السنة من الضياع بعد أن اكتمل - بفضل الله -تدوينها في المصنفات؛ فلا يسمح لأحد أن يدعى وجود

<sup>(25)</sup> رواياته في: بحر الفوائد المشهور بمعاني الأخبار، للكلاباذي (328)، وفضائل القرآن، للمستغفري (2/ 724 - 1085)، وشعب الإياان، للبيهقي (4/ 362 ح 2644)، وشرف أصحاب الحديث، للخطيب البغدادي (40).

انظر: تاريخ مولد العلماء ووفياتهم، للربعي (2/ 617)، وإرشاد القاصي والداني إلى تراجم شيوخ الطبراني، للمنصوري

انظر: تاريخ الإسلام، للذهبي (6/ 887).

سير أعلام النبلاء، للذهبي (11/377).

<sup>(29)</sup> سير أعلام النبلاء، للذهبي (13/ 206).

إرشاد القاصي والداني إلى تراجم شيوخ الطبراني، للمنصوري .(146)

رواية غير مدونة في أحد دواويين السنة، أما منتصف القرن الرابع الهجري وما بعده؛ ففي مرحلة ما بعد الاكتمال – فيا بعد الاكتمال إلا النقص –، فقد قل فيه الطلب، وضعفت فيه الهمم، يقول ابن حبان (ت354هم) في ذلك: «ولم يكن هذا العلم في زمان قط تعلمه أوجب منه في زماننا هذا؛ لذهاب من كان يحسن هذا الشأن، وقلة اشتغال طلبة العلم به»(د).

فأصبح الإسناد بعد عصر الرواية سلسلة موصلة لرواية كتب السنة فحسب، والمحافظة عليه إبقاء لخصيصة اختص الله بها الأمة الإسلامية، ولهذا قال البيهقي: «...والقصد من روايته والسماع منه أن يصير الحديث مُسَلْسَلاً بحدّثنا أو بأخبرنا، وتبقى هذه الكرامة التي اختصت بها هذه الأمة إلى يوم القيامة، شَرَفاً لنبينا المصطفى على كثيراً» وببقاء الإسناد بقي القيام بواجب الجرح والتعديل للرواة، إلا أن القاعدة التي ينبني عليها بعد عصر الرواية اختلفت عما هي عليه فيها قبله، ذلك أن حكم أئمة الجرح والتعديل بتوثيق الراوي عيمه غلي سبر حاله، ومقارنة مروياته بمرويات غيره للتحقق من توفر شرطي العدالة والضبط فيه؛ أما بعد اكتال تدوين السنة ومعظم علومها، فإن توثيق الماحدثين للرواة المتأخرين اعتمد على إثبات عدالة

الراوي بستر الحال، وإثبات الضبط بضبط الكتاب لا ضبط الحفظ فحسب(د).

فسبر أحوال الرواة للحكم بعدالتهم قد تعذر على كثير من المحدثين، وإن لم ينعدم لدى الجميع؛ ذلك أن منهم من سبر حال بعض الرواة فأطلق عليه ما يستحقه من وصف يقتضي قبول روايته أو ردها؛ قياماً بواجب الجرح والتعديل حفظاً للسنة، من ذلك جرح بعض المحدثين لأقاربهم الرواة؛ لمعايشته وعلمه بأحواله، وسهولة التحقق من موثوقية أصوله، فالقريب بقريبه أعلم وأخبر، فقد نهى الإمام أبو بكر أحمد بن إسحاق بن أيوب الصّبغي النيسابوري عن السماع من أخيه الأكبر أبي العباس محمد بن إسحاق (ت354هـ)، ونقل عنه الحاكم ذلك بقوله: «لَزمَ الفُتوَّة إِلَى آخر عُمرُه، وكان الشيخ - أخوه - ينهانا عن القراءة عليه؛ لما كان يتعاطاه ظاهرًا، لا لحرج في سماعه، فإن أكثر أصوله عن الرازيين كان قد سمعها قبل الشيخ بسنين، ثم سمعها الشيخ في كتابه»(٩٤٠) فتركوه مع صحة سماعه لكونه غير حميد السيرة(٥٥٥)، فلم يكن اشتهاره بالطلب وصحة سماعه كافياً لقبول مروياته، بل كان الطعن في عدالته سبباً قويـاً

<sup>.</sup> (31) المجروحين، لابن حبان (1/ 19).

<sup>(32)</sup> مناقب الشافعي، للبيهقي (2/ 321).

<sup>(33)</sup> انظر: مقدمة ابن الصلاح، لابن الصلاح (120).

<sup>(34)</sup> انظر: الأنساب، للسمعاني (8/ 277)، وسير أعلام النبلاء، للذهبي (15/ 489).

<sup>(35)</sup> قاله المنصوري في كتابه: الروض الباسم في تراجم شيوخ الحاكم (2/ 922).

في ترك الرواية عنه، إلا أن المعرفة الدقيقة بالعدالة الباطنة للراوي المتأخر قد لا يتهيأ لكثير من المحدثين، لذا تسمّحوا في ذلك؛ لانعدام كثير من الوسائل التي استخدمها أئمة النقد في الحكم على الرواة، فاكتفوا من العدالة بالستر؛ لأن الاعتباد في رواية الحديث على المصنفات ونسخ الرواة منها، فدققوا بصحة ساعهم وضبط نسخهم.

وهذا القسم من رواة الحديث المتأخرين - بعد القرن الثالث الهجري - يمكن تصنيفهم إلى نوعين؛ للتحقق من شروط المحدثين في توثيقهم:

النوع الأول: من اشتهر بالطلب والتحديث.

فمن اشتهر بالطلب والتحديث ولم يُحْرَّح فثقته ظاهرة؛ مثل أبي منصور محمد بن عبدالله بن عبدالواحد بن مَنْدُوَيْهِ الشُّرُوطِيُّ القاضي، المُعَدَّلُ (فنه) فهو محدِّث مشهور، يروي عن أبي نعيم مسند الحارث بن أبي أسامة، وروى عنه أبو موسى المديني (دنه)، ووصفه بالمُعَدَّل، وفي ترجمة إبراهيم بن الحسن المعروف بابن متويه في تاريخ دمشق، ذُكِر الشروطي وجماعة مقرونين معه بإسناد حديث إلى إبراهيم؛ وقيل فيهم: وكانوا من معادن

الصدق (قد) (ت507 أو 508هـ) (قد) فهو لاء يوثقهم علماء عصرهم أو بعضهم، أو من بعدهم، فثقتهم ظاهرة بناء على اشتهارهم بالعدالة والطلب والتحديث.

ومنهم من له مصنفات مفقودة أفاد منها بعض المحدثين المتأخرين، ومنهم من يروي مصنفات مسلسلة بالإسناد وروى عنه الحفّاظ، مثل: محمد بن سعد الباوردي (۱۹۰۰)، صاحب مُطكّن فقد روى عنه (۱۹۰۱)، وروى عن ابن الجنيد (۱۹۰۱)، وقاسم بن مطرز (۱۹۰۱)، وصالح جزرة (۱۹۰۱)، وهو من شيوخ ابن عدي (۱۹۰۱)، وابن مندة، وله عناية بالحديث والأثر، قال ابن مندة: «سمعت محمد بن سعد البارودي بمصر يقول كان من مذهب النسائي أن يخرّج عن كل من لم يجمع على تركه (۱۹۰۱)، وله كتاب في الصحابة (۱۹۰۱)، فقد

<sup>(38)</sup> انظر: تاريخ دمشق، لابن عساكر (7/ 136).

<sup>(39)</sup> انظر: جزء فيه وفيات جماعة من المحدثين، لابن أبي الوفاء الأصبهاني (33)، وتاريخ الإسلام، للذهبي (11/ 102).

<sup>(40)</sup> انظر: سير أعلام النبلاء، للذهبي (15/ 449).

<sup>(41)</sup> انظر: الإصابة في تمييز الصحابة، لابن حجر (5/ 177).

<sup>(42)</sup> انظر: الكامل في ضعفاء الرجال، لابن عدى (8/ 457).

<sup>(43)</sup> انظر: المرجع السابق (1/ 236).

<sup>(44)</sup> انظر: أسامي من روى عنهم محمد بن إسماعيل البخاري من مشايخه (في جامعه الصحيح)، لابن عدي (220).

<sup>(45)</sup> انظر: الكامل في ضعفاء الرجال، لابن عدي (1/ 236).

<sup>(46)</sup> انظر: رسالة في فضل الأخبار وشرح مذاهب أهل الآثار وحقيقة السنن، للعبدي (73).

<sup>(47)</sup> انظر: الرسالة المستطرفة لبيان مشهور كتب السنة المشرفة، للكتاني (128).

<sup>(36)</sup> انظر: كتاب اللطائف من علوم المعارف، لأبي موسى الأصبهاني (381 - 225)، وتاريخ الإسلام، للذهبي (11/ 102).

<sup>(37)</sup> ذكر ابن أبي الدنيا وما وقع عاليًا من حديثه، لأبي موسى الأصبهاني (358 - 13).

أفاد من كتابه ابن عبدالبر (قه)، وابن حجر (قه)، ولم أقف على من ترجم له، أو ذكره بجرح له أو تعديل، إلا ما ذكره الذهبي في ترجمة أبي بكر الحداد ووصفه بالحافظ؛ حيث قال: (وكان يلزمه محمد بن سعد الباوردي الحافظ، فأكثر عنه من مصنفاته)(قال).

ومنهم أيضاً عبدالواحد الصفاقسي، الشهير بابن التين (ت611هـ)(10)، صاحب شرح صحيح البخاري، مع أن شرحه مشهور متداول، وقد اعتمده عدد من شراح الصحيح كابن حجر وابن رشيد وغيرهما، إلا أنه لم يوقف له على ترجمة إلا عند عدد من المعاصرين(20).

ومن هؤلاء الرواة المتأخرين أيضاً؛ من يروي مصنفات مسلسلة بالإسناد، كمحمد بن عبدالله بن حمدون بن الفضل أبو سعيد النيسابوري (دوي)، فهو يروي

عدداً من مصنفات السنة، وروى عنه جماعة من المحدثين منهم ابن مندة؛ فقد روى عنه كتاب (العلل) للبخاري المجازة عن عبدالله بن الشرقي، عن البخاري البخاري حدّث بمسند أبي حامد أحمد بن محمد بن الشرقي عنه المخاوري عنه أيضاً أبو نعيم الأصبهاني وهو من شيوخ الحاكم، فقد ذكره في (تاريخه)، وقال فيه: «كان من أعيان الصالحين المجتهدين في العبادة، وكان أبوه من أعيان الشهود المعدَّلين، وكان ابن أخت الإمام أبي بكر أحمد بن السحاق،...، وحدَّث سنين، وكثر الانتفاع بعلمه المنتفى من منتخب حديث وذكره ابن كثير فقال: «الزاهد المحدّث» ولم أقف على نص بتوثيقه، إلا في جزء فيه منتقى من منتخب حديث أبي بكر الزهري، كتبه محمد بن عبدالله المقدسي، عن عمه الضياء المقدسي حيث قال في إسناده: «....، أخبرنا الشيخ أبو حامد أحمد بن الحسن الأزهري قال: أخبرنا الشيخ الثقة أبو سعيد محمد بن عبدالله بن حمدون...» (ووي).

<sup>(48)</sup> انظر: الاستيعاب في معرفة الأصحاب، لابن عبدالبر (4/ 1597، 1666).

<sup>(49)</sup> انظر: الإصابة في تمييز الصحابة، لابن حجر (5/ 347).

<sup>(50)</sup> انظر: سير أعلام النبلاء، للذهبي (15/ 449).

<sup>(51)</sup> انظر: نيل الابتهاج بتطريز الديباج، للتنبكتي (287ت599)، ونزهــة الأنظــار في عجائــب التــواريخ والأخبــار، لمقــديش (297/22 ـ 298).

<sup>(52)</sup> انظر: نيل الابتهاج بتطريز الديباج، للتنبكتي (287 و350)، ونزهة الأنظار في عجائب التواريخ والأخبار، لمقديش (2/ 297-298)، وشحرة النور الزكية في طبقات المالكية، لمخلوف (1/ 242)، وتراجم المؤلفين التونسيين، لمحفوظ (1/ 209).

<sup>(53)</sup> انظر: تاريخ نيسابور طبقة شيوخ الحاكم. للحاكم (436)،=

<sup>=</sup>وطبقات الشافعية الكبرى، للسبكي (3/ 179)، وتاريخ الإسلام، للذهبي (8/ 668).

<sup>(54)</sup> انظر: المستخرج من كتب الناس للتذكرة والمستطرف من أحوال الرجال للمعرفة، لابن مندة (المقدمة 104).

<sup>(55)</sup> انظر: التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد، لابن نقطة (73).

<sup>(56)</sup> انظر: معرفة الصحابة، لأبي نعيم (2/ 550 ح 1535).

<sup>(57)</sup> انظر: تاريخ نيسابور طبقة شيوخ الحاكم، للحاكم (436).

<sup>(58)</sup> انظر: طبقات الشافعيين، لابن كثير (332).

<sup>(59)</sup> انظر: جزء فيه منتقى من منتخب حديث أبي بكر الزهري، لابن المحب المقدسي (27).

القرن الثالث الهجري - كما تقدم - صحة نسخة الراوي

لما يرويه، فإن كان المتقدمون من النقاد يدققون في ضبط

الراوي لتمييز ما أصاب فيه وما أخطأ؛ فيحكمون على

ضبطه من خلال حفظه لمروياته، فالمحدثون يتحققون

من صحة نسخة الراوي المتأخر للحكم على ضبطه، فهو

قنطرة للوصول لما يروي من أحاديث في الكتب المصنفة،

وفي ذلك البقاعي: «فالمقصود من الضبط الوثوق بأن

هذا سمع هذا الحديث مثلا من شيخه، وهو ممن يصح

وعلى النقيض من هذا التسامح من المحدثين بتوثيق الراوي المتأخر بظاهر عدالته، والاكتفاء بصحة نسخه عن ضبط صدره، نقف على تجاسر بعض المشتغلين بعلم الحديث من المعاصرين ووالمعنى المحدثين؛ بالجهالة على بعض الرواة المتأخرين من شيوخ المحدثين؛ ممن يروون مصنفات مسلسلة بالإسناد؛ لتعسر معرفته بحاله؛ بناء على عدم الوقوف على ترجمة له، أو على حكم عالم بجرحه أو تعديله.

النوع الثاني: من لم يشتهر بالطلب والتحديث.

والرواة من هذا النوع لهم حالتان؛ حسب ما يروونه من أحاديث:

الحالة الأولى: أن يروي الراوي أحاديث مصنفات مسلسلة بالإسناد.

لما صارت الرواية في العصور المتأخرة من مصنفات مكتوبة، صار الحكم بضبط الراوي تبعاً لصحة نسخته من تلك المصنفات، لذا تسمّح المحدثون في بعض شروط توثيق الرواة المتأخرين؛ بالتسهيل في شرط ضبط الحدر إلى شرط ضبط الكتاب، فالمعتمد بعد

تحمله وأداؤه، وهذا حاصل إن شاء الله تعالى، أما إذا كان ضابطا فلا بأس، وإلا فليس الاعتباد على قوله، إنيا الاعتباد على من ضبط سياعه، وأثبته في طبقة السياع، أو على خطه مثلا، وتصحيح الشيخ الضابط له الله على خطه مثلا، وتصحيح الشيخ الضابط له في تسمّحوا في توثيق الراوي المتأخر من ضبط الصدر إلى ضبط السطر، فاكتفوا لتوثيقه بعدالته الظاهرة، ومن شروط الضبط؛ بموافقة أصله لأصل شيخه بوجود سياعه على نسخته بخط موثوق، فدققوا في دعاوى سياعه الرواة، واهتموا بتحري ضبطهم لنسخهم، فميزوا الضابط من كثير الخطأ، فقد اشتهر جماعة من الرواة بالضبط، كما عُرِف جماعة أخرى منهم برداءة النقل، فممن عُرِف بالعدالة مع رداءة نقله: أبو الحسن علي بن غمد البغدادي الوراق المعروف بابن لؤلؤ، فقد نقل الخطيب البغدادي عن البرقاني قوله فيه: «هو صدوق،

<sup>(61)</sup> النكت الوفية بها في شرح الألفية، للبقاعي (1/ 169).

<sup>(60)</sup> ورد هذا في بعض الرسائل العلمية، وفي عدد من كتب المعاصرين عمن ترجم لشيوخ الحفاظ المتأخرين كالطبراني، والحاكم، والبيهقي، وغيرهم. ينظر: إرشاد القاصي والداني إلى تراجم شيوخ الطبراني، للمنصوري، والروض الباسم في تراجم شيوخ الحاكم، للمنصوري (1/ 617)، والسلسبيل النقى في تراجم شيوخ البيهقي، للمنصوري (257، 374).

لكنه رديء الكتاب - يعني سيء النقل -...، لم يكن ابن لؤلؤ يعرف الحديث (200).

ولمّا كان توثيق الراوي لا يتوقف على علمه بها يحدّث، بل على ضبطه له ولو كان لا يعرف معنى ما يحدّث به، فرب مبلّغ أوعى من سامع (ق)، لذا وثّق بعض الرواة من الضابطين لسهاعهم مع قلة علمهم، فهذا أبو بكر أحمد بن يوسف بن خلاد العطار، قال فيه الخطيب البغدادي: «كان ابن خلاد لا يعرف من العلم شيئا، غير أن سهاعه كان صحيحا» (ق)، ثم علل لما وصفه به من عدم المعرفة؛ بها رواه بإسناده إلى من حضر مع الدارقطني عند أحمد بن يوسف بن خلاد، فجرى ذكر الصاع والمد، فقال ابن خلاد للدارقطني: أيها أكبر الصاع أو المد؟ فقال الدارقطني: انظروا إلى شيخكم الذي تسمعون منه، وإلى ما سأل عنه؟!

ومع هذا فقد أطلق وصف «ثقة» على أبي بكر بن خلاد العطار عدد من العلماء المتأخرين منهم: أبو نعيم الحافظ فقد قال فيه: «كان ثقة» (٥٠٠ وقال أبو الفتح محمد

بن أبي الفوارس: «كان ثقة، مضى أمره على جميل، ولم يكن يعرف الحديث»(٥٥٠).

الحالة الثانية: أن يروي أحاديث لا أصل لها في كتب المتقدمين.

إن ثقة الراوي المتأخر بظاهر عدالته مع روايته لأحاديث لم ترد في مصنفات المتقدمين في عصر الرواية - أي: قبل القرن الرابع الهجري -، لا تكفي في قبول تلك الأحاديث؛ فقبولها لا يتوقف على ثقة رواتها وسلامة أسانيدها، وفي هذا قال ابن الصلاح: «تعذر في هذه الأعصار الاستقلال بإدراك الصحيح بمجرد اعتبار الأسانيد؛ لأنه ما من إسناد من ذلك إلا ونجد في رجاله من اعتمد في روايته على ما في كتابه، عريا عما يـشترط في الصحيح من الحفظ والنضبط والإتقان. فأل الأمر إذا - في معرفة الصحيح والحسن - إلى الاعتماد على ما نص عليه أئمة الحديث في تصانيفهم المعتمدة المشهورة، التي يؤمن فيها - لشهرتها - من التغيير والتحريف، وصار معظم المقصود بما يتداول من الأسانيد خارجا عن ذلك إبقاء سلسلة الإسناد التي خصت بها هذه الأمة (٥٥٠)، وقد رد الأئمة أحاديث رواة ثقات؛ لأن لا أصل لها، فقبول الحديث ورده لا يتوقف على ظاهر إسناده، فحق الراوي المتأخر الذي يروي حديثاً لم يرد في مصنفات المتقدمين

<sup>(62)</sup> تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي (13/ 566).

<sup>(63)</sup> ترجم البخاري بهذا الحديث معلقاً في كتاب العلم، باب قول النبي الله (63) عن «رُبَّ مُبَلَّغ أَوْعَى مِنْ سَامِع»، وذكر فيه حديث (67) عن أبي بكرة في في حجة الوداع، وفيه قول النبي الله الشَّاهِدُ الغَائِبَ، فَإِنَّ الشَّاهِدَ عَسَى أَنْ يُبلِّغَ مَنْ هُوَ أَوْعَى لَهُ مِنْهُ».

<sup>(64)</sup> تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي (6/ 469).

<sup>(65)</sup> المرجع السابق.

<sup>(66)</sup> تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي (6/ 469).

<sup>(67)</sup> مقدمة ابن الصلاح، لابن الصلاح (17).

رد حديثه وإن كان ثقة، فقد نص البيهقي على ذلك بقوله: «... الأحاديث التي قد صحَّت، أو وقعت بين الصحة والسقم، قد دُوِّنت وكتبت في الجوامع التي جمعها أئمة أهل العلم بالحديث،...، فمن جاء اليوم بحديث لا يوجد عند جميعهم، لم يقبل منه، ومن جاء بحديث هو معروف عندهم، فالذي يرويه اليوم لا ينفرد بروايته، والحجة قائمة بحديثه برواية غيره»(ق).

المطلب الثاني: ألفاظ توثيق الرواة المتأخرين.

تفاوتت درجات الثقات من الرواة، واختلفت بعاً لذلك عبارات توثيقهم، فقد وصفوا بألفاظ متعددة؛ منها المفردة والمركبة، ومنها المختصرة والمفصلة، ومنها ما هو في الصيغة المعتادة، ومنها ما كان في صيغة المبالغة، وترتب على تلك الألفاظ درجاتهم؛ فلكل لفظ منها منزلة خاصة، قال ابن أبي حاتم: «الناقلة للآثار والمقبولين على منازل، وأن أهل المنزلة الأعلى الثقات» وقد وصف أئمة الجرح والتعديل الرواة الثقات المتقدمين بألفاظ دالة على درجات متفاوتة من التوثيق، وذكر ابن حجر مراتب التعديل وأن العليا منها للرواة الثقات، وأنها على درجات، فذكر ألفاظ الأئمة المدالة على ذلك بقوله: «أرفعها الوصف بها دلً على المدالة على ذلك بقوله: «أرفعها الوصف بها دلً على المبالغة فيه، وأصرح ذلك: التعبير بأَفْعَل؛ كأوثق الناس،

أو أثبت الناس، أو إليه المنتهى في التَّببت، ثم ما تأكد

بصفة من الصفات الدالة على التعديل، أو صفتين؛ كثقة

ثقة، أو ثبت ثبت، أو ثقة حافظ، أو عدل ضابط، أو نحو

ذلك»(٥٠)، ومن أمثلة تلك الدرجات في أحكام الأئمة؛

قول شعبة في السري بن يحيى عندما سئل عنه فأجاب

بقوله: «ذاك أوثق الناس، أو من أوثق الناس»(٢٦)، وقول

أبي حاتم في عبدالله بن مسلمة القعنبي: «بصرى ثقة

حجة»(٢/2)، أما التفصيل بتوثيق الراوي مع وصفه بها تميّز

به عن غيره من ضبط للحديث أو قوة في الحفظ؛ فقد

وصف أبو حاتم عمرو بن عون بقوله: «ثقة حجة، وكان

يحفظ حديثه»(در)، كما أطلقوا وصف الراوي بلفظ الثقة

مفردا، وهذا كثير في أحكامهم، فقد سُئِل ابن معين عن

يحيى عن مسلم بن خالد الزنجي فقال: «ثقة»(٢٩)، وقال

أحمد في عبدالملك بن أبي كثير: "ثقة" (ثقة) وقد يصفون

الراوي الثقة باللفظ المفرد مع ما يقلل درجة الوثوق بـ

للين في حديثه، فتنزل مرتبته قليلا، فعندما سئل

<sup>(70)</sup> نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر، لابن حجر (136-137).

<sup>(71)</sup> العلل ومعرفة الرجال لأحمد - رواية ابنه عبد الله -، لابن حنبل (2/ 438).

<sup>(72)</sup> الجرح والتعديل، لابن أبي حاتم (5/181).

<sup>(73)</sup> المرجع السابق (6/52).

<sup>(74)</sup> تاريخ ابن معين - رواية الدوري -، لابن معين (3/ 60).

<sup>(75)</sup> العلل ومعرف الرجال لأحمد - رواية ابنه عبد الله -، لابن حنبل (3/ 54).

<sup>(68)</sup> مناقب الشافعي، للبيهقي (2/23).

<sup>(69)</sup> الجرح والتعديل، لابن أبي حاتم (2/ 37).

ابن المديني عن أيمن بن نابل قال: «كان ثقة، وليس بالقوي»(55).

وقد سار المحدثون على خطى المتقدمين، فوصفوا الثقات من المتأخرين بألفاظ تدل على درجاتهم في التوثيق، فوصفوا الرواة الثقات بصيغة المبالغة، وباللفظ المفرد والمركب، وبالوصف المختصر، وبالوصف التفصيلي لتوثيقه، فمن أمثلة ألفاظهم لتوثيق الراوي بصيغة المبالغة؛ قول الدارقطني حين سئل عن أبي بكر عمد بن عبد الله الشافعي البزاز فقال: «أبو بكر: جبلي ثقة مأمون، فها كان في ذلك الزمان أوثق منه؛ ما رأيت له إلا أصولا صحيحة متقنة، قد ضبط سهاعه فيها أحسن الضبط» (٢٠٠٠)، فقد وثقه بصيغة المبالغة كها نص على ضبط سهاعه، وصحة أصوله، كها وصف ابن نقطة أبا طاهر معمد بن أحمد الأصبهاني بقوله: «لم يحدث في وقته أوثق منه وأكثر حديثا صاحب الكتب والأصول الصحاح» (٢٠٠٠).

ومن ألفاظ توثيق الرواة المتأخرين؛ وصف الراوي بعدد من ألفاظ التوثيق مكررة أو مترادفة أو معطوفة على بعضها، كقول الخطيب البغدادي في عبداللك بن محمد بن عبدالله بن بشران الأموي: «كتبنا

عنه، وكان ثقة ثبتاً صالحاً» (ور و و ابن ماكولا في الحبال إبراهيم بن سعيد: «كان مكثرًا ثقة ثبتًا ورعًا خيرًا» وقول ابن نقطة في أبي الفتوح البغدادي المعروف بابن الحصري: «حافظ ثقة كثير السماع ضابط متقن» (وقوله في علي بن سليان أبي الحسن المرادي: «كان حافظاً ثقة» (د) كما وصف الذهبي محمد بن عبد الله الخولاني بقوله: «كان معنيًا بالحديث وجمعه، ثقة، ثبتاً، صيناً، خبراً» (د).

وقد ينص المحدث في توثيق الراوي على استكماله شروط العدالة والضبط؛ كقول ابن نقطة في محمد بن فتوح أبي عبدالله الحميدي: «كان حافظاً ثقة صالحاً، مجمع على فضله وحفظه وأمانته»(48).

كما فصّل بعض المحدثين في توثيق الراوي المتأخر بوصف عدالته، ووصف ضبطه، كقول الخطيب البغدادي في عبيد الله بن محمد أبو أحمد الفرضي: «كان ثقة صادقاً ديّناً ورِعاً»(وقول ابن نقطة في منصور بن عبدالمنعم أبي الفتح الفراوي النيسابوري: «كان شيخا

<sup>(79)</sup> تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي (12/ 188).

<sup>(80)</sup> الإكمال في رفع الارتياب، لابن ماكولا (2/ 379).

<sup>(81)</sup> التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد، لابن نقطة (467).

<sup>(82)</sup> المرجع السابق (407).

<sup>(83)</sup> سير أعلام النبلاء، للذهبي (18/22).

<sup>(84)</sup> التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد، لابن نقطة (101)

<sup>(85)</sup> تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي (12/ 113).

<sup>(76)</sup> سؤالات محمد بن عثمان بن أبي شيبة لعلي بن المديني،لابن المديني (145س 195).

<sup>(77)</sup> التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد، لابن نقطة (71).

<sup>(78)</sup> المرجع السابق (52).

مكثراً ثقة صدوقاً «٥٥)، وقول الذهبي في أبي الفضل عبدالرحيم الدمشقي المعروف بابن خطيب المزة: «كان فاضلاً ديّناً ثقة »(٥٥).

وقد يُضيف المحدّث إلى توثيق الراوي المتأخر وصفه بها تميز به عن غيره من تصنيف، أو براعة بفرع من فروع العلم، أو خلق ودين، أو حالة غنى أو فقر ونحوها؛ من ذلك قول ابن مندة في ابن بندار عبد الرحمن بن أحمد العجلي: «هو ثقة، ورع، متدين، عارف بالقراءات، عالم بالأدب والنحو، هو أكبر من أن يدل عليه مثلي، وأشهر من الشمس، وأضوأ من القمر، ذو فنون من العلم، وكان مهيبا منظورا، فصيحا، حسن فنون من العلم، وكان مهيبا منظورا، فصيحا، حسن اللطريقة، كبير الوزن»(قا)، ومنه قول شجاع بن فارس الذهلي في أبي القاسم الطبري اللالكائي: «كان ثقة فها حافظا، صنف كتباً في معرفة أسهاء من في الصحيحين»(قا) وقول ابن نقطة في عمر بن محمد أبي نصر بن أبي بكر وقول ابن نقطة في عمر بن محمد أبي نصر بن أبي بكر حسن السمت»(قا)، وقوله في عبدوس بن عبدالله المعروف بالسديد: «كان ثقة، صحيح السهاع مكثراً والفتح الهمذاني الثاني: «كان ثقة صدوقاً متقناً فاضلاً،

ذا حسمة ونعمة »(۱۰)، وقد يفصلون بوصف حاله أو طريقته في التصنيف أو التحديث، كقول ابن عساكر في أبي محمد هبة الله بن أحمد الأنصاري المعروف بابن الأكفاني: «سمعت منه الكثير، وكان ثقة ثبتا متيقظا، معنيا بالحديث وجمعه، غير أنه كان عسر افي التحديث»(۱۰).

كها يكثر النص على توثيق الراوي المتأخر في الحديث خاصة، مع ذكر ما يشهد له من كثرة سماع، أو حسن تصنيف، كقول ابن نقطة في محمد بن طاهر أبي الفضل المقدسي: «طاف البلاد، وسمع الكثير، صنّف كتباً حسنة في معرفة علوم الحديث، وكان ثقة في الحديث فاضلا»(قو)، وقول الذهبي في الخليل بن عبدالله بن أحمد الخليلي القزويني: «كان ثقة حافظاً، عارفاً بالرجال والعلل»(قو).

ويكثر أيضاً نص المحدثين على توثيق الراوي المتأخر مع صحة ساعه، أو صحة نسخه، أو جودة خطه، فمن ذلك قول ابن نقطة في أبي سهل محمد بن إبراهيم الأصفهاني: «كان ثقة صحيح الساع»(٥٠)، وقول الذهبي في أبي عبدالله محمد بن عرب شاه الهمداني:

<sup>(86)</sup> التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد، لابن نقطة (454).

<sup>(87)</sup> ذيل التقييد في رواة السنن والأسانيد، للفاسي (2/ 114).

<sup>(88)</sup> سير أعلام النبلاء، للذهبي (18/ 137).

<sup>(89)</sup> التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد، لابن نقطة (473).

<sup>(90)</sup> المرجع السابق (498).

<sup>(91)</sup> التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد، لابن نقطة (493).

<sup>(92)</sup> تاريخ دمشق، لابن عساكر (73/ 359).

<sup>(93)</sup> التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد، لابن نقطة (68).

<sup>(94)</sup> سير أعلام النبلاء، للذهبي (17/666).

<sup>(95)</sup> التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد، لابن نقطة (29).

«كتب الكثير، وكان ثقة صحيح النقل»(١٥٠٠).

وقد يذكر المحدّث مع لفظة توثيق الراوي ما ينزل به عن درجتها قليلاً وإن لم يخرج عن كونه ثقة، كقول الخطيب في أبي بكر أحمد بن طلحة الواعظ يعرف بابن المنقى: «كان شيخا فقيرا، ثقة مستوراً»، وقول ابن نقطة في عبدالصمد بن الحسين أبي المظفر الزنجاني المعروف بالبديع: «ثقة صالح»(٥٥)، أو يصف الراوي بالثقة مع التفصيل بذكر أوصاف تتعلق بتدينه مما يوحي بنزول مرتبته، فهذا أبو المحاسن أسعد بن على بن الموفق الزيادي ذكر السمعاني أنه ثقة، صالح، عابد، دائم الأوراد، مستغرق الأوقات، يسرد الصوم (\*\*)، وقد ينص المحدث على ثقة الراوي في عدالته مع نـزول مرتبتـه في العلم؛ من ذلك قول السمعاني في محمد بن الحسن أبي جعفر الهمذاني: «هو شيخ ثقة ديّن، سافر الكثير إلى البلدان وسمع، ونسح بخط يده، وكان له خط رديء، ما أعرف أن في شيوخ عصره سمع أحد أكثر مما سمع هو، أقام في الغربة سنين، وهو صحيح السماع، غير أنه ما كان له كثير معرفة بالحديث على ما سمعت (١٥٥١)، وعلى

العكس من ذلك فقد يوثّق الراوي في روايته، ويجرح في دينه، كقول ابن نقطة في أبي زكريا يحيى بن علي التبريزي: «كان ثقة في علمه وروايته، مخلّطا في دينه»(١٥٥١).

أما اقتصار المحدث في توثيق الراوي المتأخر على لفظة: «ثقة» فليس بالكثير، كقول ابن نقطة في المبارك بن أهمد الكندي، أبي محمد الخباز: «ثقة» (ثقته الكرخي: أبي الطيب الفاسي في أبي بكر أحمد بن المقرب الكرخي: «كان ثقة» (ثان ثقة» والمتتبع لألفاظ توثيقهم يجد اقتصارهم على لفظ «ثقة» قليل؛ مقارنة بتوثيق أئمة الجرح والتعديل للرواة المتقدمين؛ حيث غلب على ألفاظ توثيق المحدثين الجرح والتعديل الاختصار، وعلى ألفاظ توثيق المحدثين المتأخرين التفصيل.

#### \* \* \*

#### المبحث الثاني

## وسائل المحدثين في التحقق من ثقة الرواة المتأخرين

إن معرفة الناقد لثقة الراوي من عدمها تحددها ممكناته؛ من قدرات توافرت لديه، وظروف محيطة به، ووسائل متاحة له؛ ليُسَخِّر ذلك كله في الحكم على الرواة جرحا وتعديلا، فالقدرات المتوافرة لدى أئمة الجرح

.(404

<sup>(101)</sup> إكمال الإكمال، لابن نقطة (1/ 484).

<sup>(102)</sup> التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد، لابن نقطة (439).

<sup>(103)</sup> ذيل التقييد في رواة السنن والأسانيد، للفاسي (1/ 403-

 <sup>(96)</sup> ذيل التقييد في رواة السنن والأسانيد، للفاسي (1/ 174).
 (79) تاريخ بغداد، للخطيب (5/ 346).

<sup>99)</sup> سير أعلام النبلاء، للذهبي (20/212).

<sup>(100)</sup> التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد، لابن نقطة (61 – 62).

والتعديل من حفظ واسع للطرق، وإدمان الطلب، والفهم الدقيق لتطبيق قواعد وضوابط الجرح والتعديل، ورسوخ القدم في النقد، أهلهم - بفضل الله - أن يكونوا جهابذة هذا الفن، ولهذا قال النهبي: «لا سبيل إلى أن يصير العارف الذي يزكى نقله الأخبار ويجرحهم جهبذا؛ إلا بإدمان الطلب، والفحص عن هذا الشأن، وكثرة المذاكرة والسهر، والتيقظ والفهم، مع التقوي والدين المتين، والإنصاف، والتردد إلى مجالس العلاء، والتحري والإتقان (١٥٠١)، كما أن الظروف المحيطة بأئمة الجرح والتعديل؛ من قرب لعصر الرواية، ومخالطة الرواة ومجالستهم، وعدم طول الأسانيد، وكثرة العلماء ومذاكرتهم، والمنافسة بين طلبة العلم، مع استخدام وسائل دقيقة في الحكم على الرواة؛ من سبر لأحوالهم، واختبارهم، والتحقق من أصولهم وكتبهم، والنظر في أحاديثهم ومقارنتها بمرويات غيرهم(١٥٥٠)، يسرت - بعد توفيق الله - جرح الرواة وتعديلهم على أسس علمية، وضوابط مرعية.

أما الناقد المتأخر؛ فمع توفر القدرات لديه للحكم على الرواة المتأخرين، إلا أن ظروف تلك المرحلة تغيرت عما كانت عليه؛ من بُعْدٍ عن عصر الرواية،

\* \* \*

وطُوْل في الأسانيد، وضعف في الهمم، مع اكتمال تدوين

السنة النبوية في المصنفات، فأصبح الاعتاد في رواية

الحديث على ما فيها، ورواية تلك المصنفات بأسانيد

لمؤلفيها، لذا استبدلت بعض وسائل الحكم على الرواة بها

يناسب تلك المرحلة من مراحل نقد السنة النبوية،

فاستوجب على الناقد النظر في إثبات سماع الراوي

لنسخه والتدقيق في صحة نقله؛ فصار التحقق من ضبط

السطر مكان ضبط الصدر، فاستخدم النقاد لذلك

(مجالس التحديث)، وهي وثيقة تاريخية تدون على

الكتاب إما على ورقة الغلاف، أو في نهاية الأجزاء

- وهو الغالب -، أو في أثنائه، يثبت فيها من قُرئ عليه

الكتاب، أو تُلُقِّي منه، ومن تولِّي القراءة، والقدر المقروء

أو المسموع، ومن ضبط ذلك المجلس ومن شارك فيه،

ومقدار ما شارك فيه كل سامع، ومكان المجلس

وتاريخه، كما تفيد هذه الوثيقة الشهادة على سلامة النص،

وإثبات حق السامع بأنه سمعه، وحقه في روايته وإجازته

للآخرين (١٥٥).

<sup>(104)</sup> تذكرة الحفاظ، للذهبي (1/ 10).

<sup>(105)</sup> انظر في وسائل الحكم على الراوي عند أئمة الجرح والتعديل: الجرح والتعديل، للاحم (43-99).

<sup>(106)</sup> انظر في ذلك: عناية المحدثين بتوثيق المرويات وأثـر ذلـك في تحقيق المخطوطات لسيف (17-18).

المبحث الثالث أسباب تسامح المحدثين في توثيق الرواة المتأخرين، وآثاره وفيه مطلبان:

المطلب الأول: أسباب تسامح المحدثين في توثيق الرواة المتأخرين.

سلك أئمة النقد المتقدمين منهجاً علمياً دقيقاً في نقد السنة النبوية؛ يشهد بدقة معاييره كل منصف للحق، حيث تجسد ذلك في تطبيقاتهم العملية أكثر منها في تقعيداتهم النظرية، ومن ذلك منهجهم في جرح الرواة وتعديلهم، وقد أكمل المحدثون المتأخرون الطريق بالسير على خطى المتقدمين خدمة للسنة النبوية نقلاً ونقداً وتعليها، إلا أن تحولاً تدريجياً في منهج النقد الحديثي برز مع مرور الوقت؛ منه تسامحهم في توثيق الحديثي برز مع مرور الوقت؛ منه تسامحهم في توثيق الرواة المتأخرين من شرط الحفظ إلى شرط ضبط الكتاب، حتى أصبح هذا التحول واضحاً، والبون شاسعاً بين منهج أئمة الجرح والتعديل والمحدثين المتأخرين لأسباب منها:

أولاً: الاعتماد على التصانيف.

لما كان التلقي الشفهي عن محفوظات الصدور لا يكفي مع طول الزمان للاطمئنان إلى صحة المنقول؛ لأن الحفظ خوان، والنسيان من جبلة الإنسان، كان لابد أن يرافق ذلك التلقي الشفهي ميزان نقدي، يُمَيَّز به

الصواب من الخطأ والصدق من الكذب، إذ الخطأ والكذب هما آفتا الأخبار، فلا يُرَدّ الخبر إلا لواحد منهما، فالجامع بينهما أنهما السببان الوحيدان للإخبار بخلاف الواقع، فإن كان الخطأ إخبارا بخلاف الواقع بغير عمد، فالكذب إخبار بخلاف الواقع بعمد، وفي هذا قال الذهبي: «العمدة في زماننا ليس على الرواة، بل على المحدثين والمقيدين، والذين عرفت عدالتهم وصدقهم في ضبط أسماء السامعين ((٥٥٠)، وقال البيهقي بعد أن ذكر أن جميع السنة دُوِّنت وكتبت في الجوامع التي صنفها أئمة الحديث: «فمن جاء اليوم بحديث لا يوجد عند جميعهم، لم يقبل منه ((١٥٥)) فقد صار الاعتباد على ما ذكر في المؤلفات لا بما يتناقله الرواة، فأصبح الرواة قنطرة لهذه التصانيف التي تروى بالأسانيد إلى مؤلفيها، ومع هذا التحول في نقل السنة النبوية لم يتنازل المحدثون عن القيام بواجب الجرح والتعديل؛ للتحقق من عدالة الرواة الظاهرة وصحة سماعهم لما يروونه من مصنفات، فقد عدّ العلماء الإسناد بعد عصر الرواية كالنسب لكتب السنة النبوية.

ثانياً: طول الأسانيد.

إن البعد عن عصر الرواية يزيد من عدد الرواة في الإسناد، فيزداد مع طول الإسناد احتمال وقوع الخطأ

<sup>(107)</sup> ميزان الاعتدال، للذهبي (1/4).

<sup>(108)</sup> مناقب الشافعي، للبيهقي (2/21).

والكذب في كل واحد منهم، كما أن العدالة في نقصان متزايد بين الناس كلما بعد الزمن عن عهد النبوة - إلا من رحم الله -، فهل تأهل العلماء المتأخرون للتفتيش والتنقيب لتمييز الخطأ من الصواب، وقبول الصدق ورد ما تبين فيه الكذب؟ وهل تمكنهم ما لديهم من قدرات ووسائل وأدوات من ذلك؟

لقد أجاب الذهبي عن كثير من ذلك في معرض حديثه عن تدليس الرواة، وقدرة الأئمة المتقدمين على اكتشافه فقال: «وهذا في زماننا يعسر نقده على المحدث، فإن أولئك الأئمة كالبخاري وأبي حاتم وأبي داود عاينوا الأصول، وعرفوا عللها، وأما نحن فطالت علينا الأسانيد، وفقدت العبارات المتيقنة، وبمثل هذا ونحوه، دخل الدخل على الحاكم في تصرفه في المستدرك» (١٥٥٠). ثالثاً: ضعف الهمم.

تراخى كثير من طلبة العلم من المتأخرين في بذل الجهد، وفترت الهمم مقارنة بها كان عليه المتقدمون من جلد وصبر وبذل وسفر وسهر في سبيل سماع الحديث وأدائه وجمعه وتدوينه، وهذه من سنن الله في خلقه، فقد ذكر ابن الأثير الأطوار التي مرت بها علوم السنة النبوية، وأنها بلغت الكهال في عصر البخاري ومسلم، ثم قال: «ثم نزل وتقاصر إلى زماننا هذا، وسيزداد تقاصرًا والهمم

قصورًا، سنة الله في خلقه، ولن تجد لسنة الله تبديلاً»(١١٠٠). المطلب الثاني: آثار تسامح المحدثين في توثيق الرواة المتأخرين.

لقد بلغ علم النقد عند المتقدمين ذروته، وأينعت ثهاره فآتي أكله، فاكتمل تدوين السنة وتنقيتها من الشوائب خلال الثلاثة القرون الأولى الهجرية، حيث صنفت المسانيد والصحاح والسنن، وكان في هذه الحقبة حفّاظ الحديث وأئمة النقد، وكان منهجهم في نقد السنة النبوية، والشروط التي اشترطوها لتوثيق الرواة وقبول المرويات غاية في الدقة؛ فلم يبلغها أي منهج في أي ملة من الملل، ولا زمن من الأزمنة، حتى في عصرنا الحاضر الذي تبارى فيه العلماء بدقة المنهجية(١١١١)، فاكتملت علوم السنة في نهاية القرن الثالث وبداية الرابع الهجري باكتمال التصنيف وتدوين كتب الرجال والعلل، ثم انتقلت من مرحلة إلى أخرى بسبب ما طرأ عليها من عوامل استلزمت التغيّر، فكان المحدثون في كل مرحلة من مراحل تطورها يبادرون بمسايرته في المصطلحات أو القواعد والضوابط، واستحداث ما يناسبه من وسائل؛ تلبية لاحتياجات العلم، فعندما طال الإسناد، وأصبحت المحافظة عليه محافظة على خصيصة خصّ الله

<sup>(110)</sup> جامع الأصول، لابن الأثير (1/42-43).

<sup>(111)</sup> انظر: مشكل علم مصطلح الحديث في العصر الحديث، لإدريس (86). (بتصرف)

<sup>(109)</sup> الموقظة في علم مصطلح الحديث، للذهبي (46).

بها أمة محمد على فحسب؛ لكون السنة محفوظة في الدواوين، أثّر ذلك على المنهج النقدي للسنة النبوية، ومنه منهج توثيق الرواة، فبعد أن كان وصف أئمة الجرح والتعديل لراوِ بأنه ثقة؛ دلالة على استكماله شروط العدالة الظاهرة والباطنة، وتمام الضبط - كما تقدم -(١١٥)، فقد تـسمّح المتـأخرون في شرط العدالـة فاكتفوا بالعدالة الظاهرة بالستر، واستعاضوا عن ضبط الصدر بضبط الكتاب؛ بإثبات السماع بخط موثوق وبرواية موافقة لأصل ما يرويه الراوي، نتيجة للاعتماد على المصنفات في رواية الحديث (١١٥)، ولا شك أن هذا أثر على الرواة وحاملي هذا العلم، فقد يوصف الراوي المتأخر بالثقة إن كان مستور الحال ضابطاً لأصله ولـو كان لا يعرف الحديث، فقد تقدم قول أبي الفوارس في أبي بكر بن خلاد العطار: «كان ثقة، مضى أمره على جميل، ولم يكن يعرف الحديث»(١١١٠)، وقال الذهبي معقبـاً على وصف أبي الفوارس لابن خلاد بالثقة: «فمن هـذا الوقت بل وقبله صار الحفاظ يطلقون هذه اللفظة على الشيخ الذي سماعه صحيح بقراءة متقن، وإثبات عدل، وترخصوا في تسميته بالثقة، وإنما الثقة في عرف أئمة

النقد كانت تقع على العدل في نفسه، المتقن لما حمله، الضابط لما نقل، وله فهم ومعرفة بالفن، فتوسع المتأخرون (١١٥٠).

وقد أثر منهج المتأخرين في توثيق الرواة على منهج نقد السنة النبوية الذي أسسه جهابذة الأئمة المتقدمين، فبعد أن كان للمصطلح تطبيقات متعددة يدور الحكم فيها مع القرائن والأحوال، أصبح لكل مصطلح تعريف جامع مانع يأخذ أحكاماً بضوابط وشروط محددة، ولم يكتف المتأخرون بالنضبط النظري للمصطلحات، وتقعيد القواعد لها، فلو اكتفوا بذلك لكان عملاً جليلاً، لكنه جر إلى مراجعة أحكام أئمة النقد، ووزنها بميزان المتأخرين، ثم تصويب أقوالهم أو تخطئتها بناء على موافقتها لتلك القواعد أو مخالفتها، فقد مضى منهج أئمة النقد على أن لا يقبلوا من الثقة جميع أحاديثه عريا عمّا يحف بها من قرائن؛ فلهم في كل حديث نظر، فقد يُقْبل تفرد الثقة أحياناً، وقد يُرَد أحياناً أخرى بحسب ما يحتف به من قرائن، وقد نص ابن رجب على منهج أئمة النقد في ذلك بقوله: «وأما أكثر الحفاظ المتقدمين فإنهم يقولون في الحديث إذا انفرد به واحد وإن لم يرو الثقات خلافه أنه لا يتابع عليه، ويجعلون ذلك علة فيه، اللهم إلا أن يكون ممن كثر حفظه واشتهرت

<sup>(112)</sup> انظر: مقدمة ابن الصلاح، لابن الصلاح (104)، وفتح المغيث بشرح ألفية الحديث، للسخاوي (2/ 5).

<sup>(113)</sup> شرح علل الترمذي، لابن رجب (2/582).

<sup>(114)</sup> تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي (6/ 469).

<sup>(115)</sup> سير أعلام النبلاء، للذهبي (16/70).

عدالته وحديثه كالزهري ونحوه، وربها يستنكرون بعض تفردات الثقات الكبار أيضاً، ولهم في كل حديث نقد خاص، وليس عندهم لذلك ضابط يضبطه (۱۱۰۰)، فالترمذي أخرج حديثاً تفرد برفعه الدراوردي، فقال: «هذا حديث حسن غريب تفرد به الدراوردي على ذلك اللفظ، وقد رواه غير واحد عن عبيد الله بن عمر ولم يرفعوه وهو أصح (۱۱۰)، وأخرج الحديث من طريق الدراوردي مرفوعا ابن خزيمة وابن حبان في صحيحيها (۱۱۰).

كها أن الثقات لدى أئمة النقد متفاوتون، والحكم بتوثيق الراوي لا يلزم منه صحة جميع مروياته، فالراوي الثقة قد تُرد له أحاديث أخطأ فيها أو تفرد، ومثله الثقة قد تُرد له أحاديث معينة ضبطها وعرفها الضعيف قد تقبل منه أحاديث معينة ضبطها وعرفها الأئمة من خلال سبر مروياته، أما المتأخرون فإنهم تبعا للقواعد التي وضعوها؛ ينظرون إلى الراوي؛ فإذا ثبت من خلال أقوال أئمة الجرح والتعديل أن الراوي ثقة قبلوا حديثه، ولم يضر تفرده بالحديث إن سلم من المخالفة إلا من سار منهم على منهج المتقدمين، وهذه القاعدة مطردة لديهم، لذا صحح بعض المحدثين المتأخرين أحاديث أعلها الأئمة المتقدمون، فتابعهم في المتأخرين أحاديث أعلها الأئمة المتقدمون، فتابعهم في

حكمهم على الراوي، وخالفهم في حكمهم على المروي، وقد أخل هذا الاجتزاء بمنهج النقد الحديثي عند المتأخرين.

وقد لا يعد الاختلاف بين منهج المتقدمين بها والمتأخرين إشكالاً، لكن الإشكال في إلزام المتقدمين بها اصطلح عليه المتأخرون، ومن ذلك استدراك المتأخر على الناقد المتقدم حين يقف له على قول بتضعيف حديث تفرد به راو ثقة مع عدم خالفته لغيره، فيضعف ذلك القول للإمام احتكاماً إلى القاعدة التي وضعها المتأخرون بأن حديث الراوي الثقة مقبول مطلقاً فلا يضره تفرده، لذا صدر من بعض المحدثين المتأخرين كثير من الأحكام المخالفة لأقوال أئمة النقد – أو بعضهم -؛ فصحح المخالفة لأقوال أئمة النقد – أو بعضهم -؛ فصحح ببطلانها، فقد أخرج الحاكم في مستدركه حديثاً ثم قال: "صحيح على شرط الشيخين، وأبو الأزهر (واا) بإجماعهم شعيد وعلى أصلهم صحيح) وتعقبه الذهبي بقوله: «منكر، ليس ببعيد من الوضع) وتعقبه الذهبي بقوله: «منكر، ليس ببعيد من الوضع) الوضع المناهم وقال في الموضوعات: «هذا موضوع مع

<sup>(116)</sup> شرح علل الترمذي، لابن رجب (2/ 582).

<sup>(117)</sup> سنن الترمذي= الجامع الكبير، للترمذي (2/ 276 - 948).

<sup>(118)</sup> انظر: صحیح ابـن خزیمــة (4/ 225ح2745)، وصــحیح ابن حبان (9/ 223-224ح195، 3916).

<sup>(119)</sup> أبو الأزهر: أحمد بن الأزهر بن منيع، العبدي، النيسابوري، (ت263هـ)، "صدوق كان يحفظ ثم كبر فصار كتابه أثبت من حفظه". انظر: تقريب التهذيب، لابن حجر (ت5).

<sup>(120)</sup> المستدرك على الصحيحين، للحاكم (3/ 138 ح 4640).

<sup>(121)</sup> المرجع السابق (3/ 138).

ثقة إسناده، لأنه أُدْخِل على معمر، وإلا فلأي شيء كتمه عبدالرزاق، وحدث به سرا لأبي الأزهر؟ وما جسر أن يرويه كل وقت مع كون إسناده كالشمس، ثم إنه يقول لابن الأزهر: ما حدثت به غيرك»(222).

ومما يزيد ذلك الإشكال تصرف بعض المعاصرين؛ خاصة من الباحثين المبتدئين حين لا يدركون الفرق بين أحكام المتقدمين والمتأخرين على الرواة ومروياتهم، فيجعلون توثيق الراوي المتأخر كالمتقدم، وتصحيح المحدثين المتأخرين للأسانيد مثل تصحيح الأئمة المتقدمين للأحاديث، بل قد يُردّ على أئمة النقد إعلالهم لبعض الأحاديث بظاهر صحة أسانيدها.

وإن كان الاختلاف بين منهج المتقدمين ومنهج المتأخرين في نقد السنة النبوية أمر طبيعي لأسباب تقدم بيانها، إلا أن من غير الطبيعي أن نتجاهل وجوده، أو نأبي إصلاحه بعد أن تبيناه، ولهذا فإن الخلل في فهم الفرق بين مناهج نقد السنة عند المتقدمين والمتأخرين وتطبيقاتها بصفة عامة، وفي توثيق الرواة بصفة خاصة يحتاج من الباحثين المتخصصين في هذا العصر إلى البحث فيه، وتشخيصه، وطرح الرؤى لإصلاحه، بعد تبيينه والتحقق منه، مع أنه بفضل الله قد لاحت في هذا العصر بوادر مسايرة ركب منهج المتقدمين في نقد السنة النبوية

من بعض الباحثين المتخصصين فالحمد لله الموفق والهادي إلى سواء السبيل.

#### \* \* \*

#### الخاتمة

بدأت بالحمد لله، وأختم بالحمد والشكر لله، فالحمد لله حمداً كثيرا، والشكر له على نعمه الباهرة، وفضائله الغامرة، وقد أفدت من هذا البحث نتائج - بفضل الله - منها:

1- إن من أهم أسباب تسامح المحدثين في توثيق السرواة المتأخرين بالتسهيل في شرط الحفظ إلى شرط ضبط الكتاب؛ الاعتهاد في رواية الحديث على التصانيف المعتمدة المشهورة، التي يومن فيها من التغيير والتحريف، فالراوي مجرد قنطرة لها، والأسانيد أصبحت محافظة على خصيصة خصّ الله بها أمة محمد على المتعربة على خصيصة خصّ الله بها أمة محمد الله على خصيصة خصّ الله بها أمة محمد الله على خصيصة خصّ الله بها أمة محمد الله على خصيصة خصّ الله على المتعربة على خصيصة خصّ الله على المتعربة على خصيصة خصّ الله على المتعربة على المتعربة المتعربة على المتعربة على المتعربة على المتعربة على المتعربة على المتعربة المتعربة المتعربة على المتعربة ا

2 - اعتمد المحدثون في الحكم على الراوي المتأخر بالتوثيق على عدالته الظاهرة، مع إثبات صحة سماعه بخط موثوق على أصل موافق لأصل الشيخ.

5 - إن مجالس التحديث من أهم وسائل المحدثين في التحقق من ثقة الرواة المتأخرين بعد أن أصبح الاعتهاد في نقل السنة على المصنفات، فقد قابل التسامح في ضبط الصدر تشدد في ضبط السطر ودعاوى السهاع.

4 - إن رواية المتأخر لحديث لا يوجد في مصنفات الأئمة المتقدمين في عصر الرواية لا يقبل منه

<sup>(122)</sup> موضوعات المستدرك، للذهبي (6-6).

ولو كان ثقة، لأن الاعتهاد بعد اكتهال تصنيف السنة النبوية على الجوامع التي ألفها الأئمة فحسب.

5- بعض الرواة المتأخرين لم يترجم له في كتب الرجال، فمنهم من هو من تلاميذ أئمة النقد ونقل علمهم، أو له مصنفات مفقودة أفاد منها بعض المحدثين المتأخرين، أو روى عنه الحفّاظ ونصوا على حفظه، فلا يسوغ للباحث تجهيل العالم منهم بمجرد عدم الوقوف على ترجمة له؛ ذلك أن اعتباد ما نقلوه عن الأئمة من علم، والعمل به على وجه التسليم، وقبول المحدثين لمصنفاتهم وروايتهم منها، دليل على ثقتهم واشتهارهم بهذا العلم.

وفي نهاية هذا البحث المتواضع؛ وبعد أن تبينا بعض الخلل في إدراك التباين بين منهج أئمة النقد المتقدمين ومنهج المحدثين المتأخرين في نقد السنة النبوية، أوصي بأن لا نتجاهل وجوده، ولا نابى إصلاحه من خلال البحوث العلمية، والدراسات التطبيقية.

وختاماً أسأل الله سبحانه أن يوزعني شكر نعمه، ويرزقني الإخلاص له، ويتقبل منّي ويتجاوز عن تقصيري وجميع المسلمين، هذا والله أعلم، وهو سبحانه الموفق والمعين، وصلى الله وبارك وسلم على الرحمة المهداة، وعلى آله وأزواجه وأصحابه أجمعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

\* \* \*

#### قائمة المصادر والمراجع

إرشاد القاصي والداني إلى تراجم شيوخ الطبراني. المنصوري، أبو الطيب نايف بن صلاح. قدم له: د سعد بن عبدالله الحميد، راجعه ولخص أحكامه وقدم له: أبو الحسن مصطفى بن إسهاعيل السليهاني المأربي. د.ط، الرياض: دار الكيان، الإمارات: مكتبة ابن تيمية، د.ت.

أسامي من روى عنهم محمد بن إسهاعيل البخاري من مشايخه (في جامعه الصحيح). ابن عدي، أبو أحمد عبدالله الجرجاني. المحقق: د. عامر حسن صبري. ط1، بيروت: دار البشائر الإسلامية، 1414هـ.

الاستيعاب في معرفة الأصحاب. ابن عبدالبر، أبو عمر يوسف بن عبدالله القرطبي. المحقق: علي محمد البجاوي. ط1، بيروت: دار الجيل، 1412هـ - 1992م.

الإصابة في تمييز الصحابة. العسقلاني، ابن حجر أبو الفضل أحمد بن علي. تحقيق: عادل أحمد عبدالموجود، وعلى محمد معوض. ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1415هـ.

إكمال الإكمال (تكملة لكتاب الإكمال لابين ماكولا). ابين نقطة، أبو بكر محمد بن عبد الغني الحنبلي. المحقق: د.عبدالقيوم عبد رب النبي. ط1، مكة المكرمة: جامعة أم القرى، 1410هـ.

الإكهال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف في الأسهاء والكنى والأنساب. ابن ماكولا، أبو نصر سعد الملك، علي بن هبة الله. ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1411هــــا 1990م.

الأنساب. السمعاني، أبو سعد عبدالكريم بن محمد. المحقق: عبدالرحمن بن يحيى المعلمي وغيره. د.ط، حيدر آباد: مجلس دائرة المعارف العثانية، 1382هـ – 1962م.

- بحر الفوائد المشهور بمعاني الأخبار. الكلاباذي، أبو بكر محمد بن أبي إسحاق. المحقق: محمد حسن محمد حسن إساعيل، وأحمد فريد المزيدي. ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1420هـ 1999م.
- تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام. الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد. تحقيق: الدكتور بشار عوّاد معروف. د.ط، د.م: دار الغرب الإسلامي، 2003م.
- تاريخ ابن معين (رواية الدوري). ابن معين، أبو زكريا يحيى بن معين. المحقق: د. أحمد محمد نور سيف. ط1، مكة المكرمة: مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي، 1399هـ 1979م.
- تاريخ بغداد. الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي. تحقيق: د. بـشار عـواد معـروف. ط1، بـيروت: دار الغـرب الإسلامي، 1422هـ - 2002 م.
- تاريخ دمشق. ابن عساكر، أبو القاسم علي بن الحسن. المحقق: عمرو بن غرامة العمروي. د.ط، د.م: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، 1415هـ-1995م.
- تاريخ مولد العلماء ووفياتهم. الربعي، أبو سليمان محمد بن عبدالله. المحقق: د. عبدالله أحمد الحمد. ط1، الرياض: دار العاصمة، 1410هـ.
- تاريخ نيسابور طبقة شيوخ الحاكم. الحاكم، أبو عبدالله محمد بن عبدالله النصبي ابن البيع النيسابوري. تحقيق: مازن البيروت. ط1، بيروت: دار البشائر، 1427هـ.
- تذكرة الحفاظ= طبقات الحفاظ. الذهبي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد. د.ط، بيروت: دار الكتب العلمية، 1419هـ-1998م.
- تراجم المؤلفين التونسيين. محفوظ، محمد. ط2، بيروت: دار

- الغرب الإسلامي، 1994م.
- تقريب التهذيب. العسقلاني، ابن حجر أبو الفضل أحمد بن علي. المحقق: محمد عوامة. د.ط، سوريا: دار الرشيد، 1406هـ 1986م.
- التقييد لمعرفة رواة السنن والمسانيد. ابن نقطة، محمد بن عبدالغني البغدادي. المحقق: كمال يوسف الحوت. ط1، د.م: دار الكتب العلمية، 1408هـ 1988م.
- التوقيف على مهات التعاريف. المناوي، عبدالرؤوف بن تاج العارفين. ط1، القاهرة: عالم الكتب، 1410هـ-1990م.
- جامع الأصول في أحاديث الرسول. ابن الأثير، مجد الدين أب و السعادات المبارك الجري. تحقيق: عبدالقادر الأرنؤوط؛ التتمة تحقيق: بشير عيون. د.ط، د.م: دار الكتب العلمية؛ التتمة: دار الفكر، د.ت.
- الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله هي وسننه وأيامه = صحيح البخاري. البخاري، أبو عبدالله محمد بن إسماعيل الجعفي. المحقق: محمد زهير بن ناصر الناصر. ط1، د.م: دار طوق النجاة (مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي)، 1422هـ.
- الجرح والتعديل. ابن أبي حاتم، عبدالرحمن بن محمد الرازي. د.ط، الهند: طبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، 1271هـ-1952م.
- الجرح والتعديل. اللاحم، إبراهيم بن عبدالله. د.ط، الرياض: مكتبة الرشد، 1424هـ.
- جزء فيه منتقى من منتخب حديث أبي بكر الزهري. المقدسي، ابن المحب محمد بن عبدالله بن أحمد. ضمن مجموع فيه عشرة أجزاء حديثية، المحقق: نبيل سعد الدين جرار.

- ط1، لبنان- بيروت: مكتبة البشائر الإسلامية، 1422هـ - 2001م.
- جزء فيه وفيات جماعة من المحدثين. الأصبهاني، ابن أبي الوفاء أبو مسعود عبدالرحيم الحاجيّ. المحقق: الشريف حاتم بن عارف العوني، ط1، د.م: دار الهجرة، 1415هـ– 1994م.
- الحديث والمحدثون. أبو زهو، محمد محمد. د.ط، د.م: مطبعة مصر، 1378هـ-1958م.
- ذكر ابن أبي الدنيا وما وقع عاليًا من حديثه. الأصبهاني، أبو موسى محمد بن عمر المديني. قدم له وعلق عليه وخرج أحاديثه: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان. ط1، السعودية: دار الخراز، بيروت: دار ابن حزم، 1422هـ 2001م.
- ذيل التقييد في رواة السنن والأسانيد. الفاسي، أبو الطيب محمد بن أحمد. المحقق: كمال يوسف الحوت. ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1410هـ 1990م.
- رسالة في فضل الأخبار وشرح مذاهب أهل الآثار وحقيقة السنن. العبدي، أبو عبدالله محمد. المحقق: عبدالرحمن عبدالجبار الفريوائي. ط1، الرياض: دار المسلم، 1414هـ.
- الرسالة المستطرفة لبيان مشهور كتب السنة المشرفة. الكتاني، أبو عبدالله محمد بن أبي الفيض الإدريسي. المحقق: محمد المنتصر بين محمد الزمزميي. ط6، د.م: دار البشائر الإسلامية، 1421هـ-2000م.
- الرّوض الباسم في تراجم شيوخ الحاكم. المنصوري، أبو الطيب نايف بن صلاح بن علي. قدم له: د. سعد بن عبدالله الحميد، و د. حسن محمد مقبولي الأهدل، وقدم له وراجعه ولخص أحكامه: أبو الحسن مصطفى بن إسهاعيل السلياني. د.ط، الرياض: دار العاصمة للنشر والتوزيع،

- 1432هـ-1102م.
- سؤالات محمد بن عثمان بن أبي شيبة لعلي بن المديني. ابن المديني، أبو الحسن علي بن عبدالله بن جعفر. المحقق: موفق عبدالله عبدالله عبدالقادر. ط1، الرياض: مكتبة المعارف، 1404هـ.
- السَّلسبيل النَّقي في تراجم شيوخ البيهقي. المنصوري، نايف بن صلاح. قدَّم له: أ. د. أحمد معبد عبدالكريم، وأبو الحسن مصطفى السُّلياني. ط1، المملكة العربية السعودية: دار العَاصِمَة للنشر والتوزيع، 1432هـ –2011م.
- سنن الترمذي= الجامع الكبير. الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى بن سَوْرة. المحقق: بشار عواد معروف. ط1، بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1998م.
- سير أعلام النبلاء. الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد. المحقق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط. ط3، د.م: مؤسسة الرسالة، 1405هـ 1985م.
- شجرة النور الزكية في طبقات المالكية. نحلوف، محمد بن محمد بن عمر. على عليه: عبدالمجيد خيالي. ط1، لبنان: دار الكتب العلمية، 1424هـ 2003م.
- شرح علل الترمذي. ابن رجب، زين الدين عبدالرحمن بن أحمد الخنبلي. المحقق: د. همام عبدالرحيم سعيد. د.ط، الزرقاء: مكتبة المنار، 1407هـ-1987م.
- شرف أصحاب الحديث. الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي. المحقق: د. محمد سعيد خطي اوغلي. د.ط، أنقرة: دار إحياء السنة النبوية، د.ت.
- شعب الإيهان. البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين. حققه وراجع نصوصه وخرج أحاديثه: د. عبدالعلي عبدالحميد حامد، أشرف على تحقيقه وتخريج أحاديثه: مختار أحمد الندوى،

- صاحب الدار السلفية ببومباي الهند. ط1، الرياض: مكتبة الرشد للنشر والتوزيع، 1423هـ-2003م.
- شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم. الحميري، نشوان بن سعيد. المحقق: د. حسين بن عبدالله العمري، ومطهر بن علي الإرياني، و د. يوسف محمد عبدالله. ط1، بيروت: دار الفكر المعاصر، دمشق: دار الفكر، 1420هـــ دار الفكر 1999م.
- صحيح ابن حبان = الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان.
  ابن حبان، أبو حاتم محمد بن حبان البُسْتي. ترتيب
  الأمير: علاء الدين علي بن بلبان الفارسي. حققه وخرج
  أحاديثه وعلق عليه: شعيب الأرنؤوط. ط1، بيروت:
  مؤسسة الرسالة، 1408هـ-1988م.
- صحيح ابن خزيمة. ابن خزيمة، أبو بكر محمد بن إسحاق السلمي النيسابوري. المحقق: د. محمد مصطفى الأعظمي. د.ط، بيروت: المكتب الإسلامي، د.ت.
- طبقات الشافعية الكبرى. السبكي، تاج الدين عبدالوهاب بن تقي الدين. المحقق: د. محمود محمد الطناحي، و د. عبدالفتاح محمد الحلو. ط2، د.م: هجر للطباعة والنشر والتوزيع، 1413هـ.
- طبقات الشافعيين. ابن كثير، أبو الفداء إسهاعيل بن عمر. تحقيق:
  د. أحمد عمر هاشم، د. محمد زينهم محمد عزب. د.ط،
  د.م: مكتبة الثقافة الدينية، 1413هـ 1993م.
- العلل ومعرفة الرجال لأحمد (رواية ابنه عبدالله). ابن حنبل، أبو عبدالله أحمد بن محمد الشيباني. المحقق: وصي الله بن محمد عباس، ط2، الرياض: دار الخاني، 1422هــ-2002م.
- عناية المحدثين بتوثيق المرويات وأثر ذلك في تحقيق المخطوطات.

- سيف، د. أحمد محمد نور. ط1، دمشق، بيروت: دار المأمون للتراث، 1407هـ-1987م.
- فتح المغيث بشرح ألفية الحديث للعراقي. السخاوي، شمس الدين محمد بن عبدالرحمن. تحقيق: علي حسين علي. د.ط، مصر: مكتبة السنة، 1424هـ–2003م.
- فضائل القرآن. المُسْتغفري، أبو العباس جعفر بن محمد. المحقق: أحمد بن فارس السلوم. ط1، د.م: دار ابن حزم، 2008م.
- «قضايا ثبوت عدالة الرواة بين المتقدمين وبعض المعاصرين». غرابلي، د. عائشة. مجلة جامعة زيان عاشور بالجلفة: الجزائر، م (8)، 2013م، 160–170.
- الكامل في ضعفاء الرجال. ابن عدي، أبو أحمد عبدالله الجرجاني. تحقيق: عادل أحمد عبداللوجود، وعلي محمد معوض، وآخر. د.ط، بيروت: الكتب العلمية، 1418هـــ- 1997م.
- كتاب التعريفات. الجرجاني، الزين الشريف علي بن محمد بن علي. ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف الناشر. ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1403هـ - 1983م.
- كتاب اللطائف من علوم المعارف. الأصبهاني، أبو موسى محمد بن عمر. ط1، د.م: مخطوط نُشر في برنامج جوامع الكلم المجاني التابع لموقع الشبكة الإسلامية، 2004م.
- لسان العرب. ابن منظور، محمد بن إسحاق. ط3. بيروت: دار صادر، 1414هـ.
- المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين. ابن حبان، أبو حاتم محمد بن حبان البُسْتي. المحقق: حمدي عبدالمجيد السلفي. ط1، الرياض: دار الصميعي للنشر والتوزيع، 1420هـ–2000م.

- المختصر في علم رجال الأثر. عبداللطيف، عبدالوهاب. ط8. القاهرة: دار الكتب الحديثة، 1386هـ.
- المستخرج من كتب الناس للتذكرة والمستطرف من أحوال الرجال للمعرفة. ابن مندة، أبو القاسم عبدالرحمن بن محمد العبدي الأصبهاني. المحقق: أد. عامر حسن التميمي. د.ط، البحرين: وزارة العدل والشئون الإسلامية، د.ت.
- المستدرك على الصحيحين. الحاكم، أبو عبدالله محمد بن عبدالله الضبي ابن البيع النيسابوري. تحقيق: مصطفى عبدالقادر عطا. د.ط، بيروت: دار الكتب العلمية، 1411هـ– 1990م.
- مشكل علم مصطلح الحديث في العصر الحديث. إدريس، د. أبشر عوض محمد ضمن كتاب بحوث الندوة العلمية الدولية: (علوم الحديث واقع وآفاق، عام 1424هـ) -. ط 2، دبي: كلية الدراسات الإسلامية والعربية، 1427هـ.
- معرفة الرجال عن يحيى بن معين، وفيه عن علي بن المديني وأبي بكر بن أبي شيبة ومحمد بن عبدالله بن نمير وغيرهم. ابن معين، أبو زكريا يحيى - رواية أحمد بن محمد بن القاسم بن محرز -. تحقيق ج1: محمد كامل القصار. ط1، دمشق: مجمع اللغة العربية، 1405هـ - 1985م.
- معرفة الصحابة. أبو نعيم، أحمد بن عبدالله الأصبهاني. تحقيق: عادل بن يوسف العزازي. ط1، الرياض: دار الوطن للنشر، 1419هـ – 1998م.
- معرفة علوم الحديث. الحاكم، أبو عبدالله محمد بن عبدالله النصبي ابن البيع النيسابوري. تحقيق: السيد معظم حسين. ط2، بيروت: دار الكتب العلمية، 1397هـ 1977م.
- مقدمة ابن الصلاح = معرفة أنواع علوم الحديث. ابن الصلاح،

- أبو عمرو عثمان بن عبدالرحمن. المحقق: نور المدين عـتر. د.ط، سوريا: دار الفكر، بيروت: دار الفكر المعاصر، 1406هـ.
- مناقب الشافعي. البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين. المحقق: السيد أحمد صقر. ط1، القاهرة: مكتبة دار التراث، 1390هــ- 1970م.
- الموازنة بين المتقدمين والمتأخرين في تصحيح الأحاديث وتعليلها. المليباري، د. حمزة عبدالله. ط2، بيروت: دار ابن حزم، 1422هـ.
- موضوعات المستدرك. الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد. ط1، مخطوط نُشر في برنامج جوامع الكلم المجاني التابع لموقع الشبكة الإسلامية، 2004م.
- الموقظة في علم مصطلح الحديث. الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد. اعتنى به: عبدالفتاح أبو غُدّة. ط2، حلب: مكتبة المطبوعات الإسلامية، 1412هـ.
- ميزان الاعتدال في نقد الرجال. الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد. المحقق: علي محمد البجاوي. د.ط، بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر، 1382هـ 1963م.
- نزهة الأنظار في عجائب التواريخ والأخبار. مقديش، محمود. تحقيق: علي الزواري، ومحمد محفوظ. ط1، بيروت-لبنان: دار الغرب الإسلامي، 1988م.
- نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر. ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي العسقلاني. تحقيق: نور الدين عتر. ط3، دمشق: مطبعة الصباح، 1421هـ 2000م.
- النكت الوفية بها في شرح الألفية. البقاعي، برهان الدين إبراهيم. المحقق: ماهر ياسين الفحل. ط1، مكتبة الرشد،

#### مجلة الدراسات الإسلامية، المجلد 34، العدد (3)، الرياض (2022م/ 1444هـ)

1428هـ – 2007م.

نيل الابتهاج بتطريز الديباج. التنبكتي، أبو العباس أحمد بابا بن

أحمد. ط2، طرابلس: دار الكاتب، 2000م.

الوسيط في علوم ومصطلح الحديث. أبو شُهبة، محمد بن محمد بن

سويلم. د.ط، د.م: دار الفكر العربي، د.ت.

\* \* \*

## **Contents**

| Content                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Foreword: JIS Editorial Board                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| Research and Studies                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| • Controls of weighing copies when Imam Al -Nahhas in his copy and transcribed book "Surat Al -Baqara as a model"                                                                                                                                                                                           |     |
| Dr. Ahmed Abdullah Ahmed Al -Hussaini  A Associate Professor, Department of the Qur'an and its Sciences, College of Sharia and Fundamentals of Religion, King Khalid University in Abha                                                                                                                     | 17  |
| <ul> <li>Bakr Al-Qushayri's approach to the science of abrogation and abrogation, "From the beginning of Al-Fatihah to the end of Al-Baqara"</li> <li>Dr. Adel Abdulaziz Ali Al-Julaifi</li> <li>Associate Professor, Department of Quranic Studies, College of Education - King Saud University</li> </ul> | 45  |
| • Analysis of jurisprudential texts A descriptive study of terminology, causes and results  • Dr. Haitham Fahd Al-Roumi  * Associate Professor of Jurisprudence, Department of Islamic Studies, College of Education, King Saud University                                                                  | 89  |
| • The Indication of Action in line with Affirmation, Negation and Forbidding, in the sight of fundamentalists [Usoliyyoon]                                                                                                                                                                                  |     |
| Dr. Bandar Abdullah Salem Al-Anzi  Associate Professor of Jurisprudence and its Principles, Department of Islamic Studies, College of Education, King Saud University                                                                                                                                       | 119 |
| • The Limit of Trust of the Late Narrators (A Comparative Study)                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| Dr. Badyah Abdulaziz Ibrahim Al-Saeed                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| Associate Professor in the Department of Sunnah and its Sciences, Faculty of Sharia and Islamic Studies, Qassim University                                                                                                                                                                                  | 145 |

#### Publishing Rules and Instructions for Authors

- The references, at the end of the paper, have to be written as follows, in the given order and punctuation:
  - 1. **In the case of books**: book title, author's surname/family name, author's first name and middle name(s), investigator's/editor's name if any place of publication: publisher's name, edition number, and year of publication. **Example**: **Jāmi'** Attirmidhi, Abu-Issa Mohammed Ibn-Issa. Investigator: Ahmed Mohamed Shaker, *et al*, Beirut: Dār Ihyā' Atturāth Al-Arabi (House for Arab Heritage Revival), Vol. 2, 2004.
  - 2. In the case of dissertations: dissertation title, author's surname/family name, author's first name and middle name(s), dissertation degree (MA/ PH.D), country: college, university, year of award. <a href="Example: Ya'qūb Ibn-Shaybah Al-Sadūsī">Example: Ya'qūb Ibn-Shaybah Al-Sadūsī</a>. Äthāruhu wa Manhajuhu fi Al-Jarh wa Atta'dīl (Ya'qūb Ibn-Shaybah Al-Sadūsī: His Impact and Methodology in Identifying Trustworthy and Untrustworthy Hadith Narrators), Al-Mutairi, 'Ali Ibn-Abdullah. MA, Saudi Arabia, College of Education, King Saud University, 1418 H.
  - 3. In the case of articles: "article title", author's surname/family name, author's first name and middle name(s), journal title, place of publication, Volume No., Issue No., year of publication, page number(s) (p./pp.). Example: "Al-Imam Affaan Ibn-Muslim Assaffaar wa Manhajuhu fi Attalaqqi wa Al-Adaa' wa Annaqd (Imam Affaan Ibn-Muslim Assaffaar: His Methodology of Reception, Performance and Criticism). Al-Mutairi, Ali Ibn-Abdullah. *Qassim University Journal: Shari'ah Sciences*, Qassim, Vol. (3), Issue (1), 1431 H, pp. 35-85.
  - 4. In the case of unavailable information about the reference (name of publisher; place of publication; number of edition; or year of publication), related JIS abbreviations have to be used (in researches written in Arabic).
- Regarding the citation of foreign references, the Chicago citation Style is to be followed (link: http://writing.wisc.edu/Handbook/DocChiNotes 1stRef book.html).
- Submitting the paper via the JIS website means that the researcher declares that the paper has not been previously published, has not been submitted to any other journal, and will not be submitted to any other journal until JIS's related procedures are over.
- The JIS Editorial board reserves the right of initial examination of the research paper to decide whether to proceed with refereeing or to reject it.
- If the research paper is accepted for publication, a letter of acceptance will be sent to the researcher. If it is not accepted, a letter of decline will be sent to the researcher.
- Once the research paper is accepted for publication, all copyrights will be reserved to JIS. Accordingly, the research paper must not be published elsewhere in any from without the written permission of JIS's editor-in-chief.
- Correspondence with JIS for publication purposes means the researcher accepts the publication terms, conditions and regulations of JIS. The Editorial Panel has the right of prioritizing research publication.
- The views expressed in the published articles are only the author's and do not necessarily reflect those of JIS.
- Five free copies of the issue containing the published manuscript will be sent to the author.

※ ※ ※

#### (3) Papers Submission Procedures:

The researcher is to complete and submit the relevant form on the JIS webpage (http://jis.ksu.edu.sa).

#### Publishing Rules and Instructions for Authors

#### (1) Material for Publishing:

JIS provides papers in the field of Islamic studies worldwide with the opportunity to have their researches published. The papers have to be original and to fulfil the demands of academic ethics and scientific methodology.

JIS also publishes materials (in Arabic and English) that have not been published before, such as original research, reviews articles, scientific reports, book reviews and critiques, short academic contributions as well as summaries of academic conferences, forums, and activities. The materials include announcements about related forthcoming academic events, such as conferences, symposia, letters to the editor and comments and responses.

\* \* \*

#### (2) Research Paper Format Requirements:

- The paper has to be written Ms word format on A4. The number of pages must not exceed 40, including English and Arabic abstracts, and references.
- Basic information about the research has to be written in both Arabic and English, and it has to include the following: research title; researcher's full name; what he/she is and place of work; and how to contact him/her.
- Arabic and English abstracts have to include the following: research topic, objectives and methodology; the most important results; and the most important recommendations. Each abstract must not exceed 250 words, and it has to be very well written.
- The abstract is to be followed by a list of keywords (Arabic/English), which must not be more than six, summarizing the research fields. The key words are used for indexing.
- Page margins on all sides (top, bottom, right, and left) are to be 3 cm. Lines must be single-spaced.
- Researches in Arabic must be typed in Traditional Arabic as follows: font 16 for text, non-bold for text, but bold for titles; font 13, non-bold for footnotes and abstract; and font 10, non-bold for tables and figures, but bold for table headings and comments.
- Researches in English must be typed in Times New Roman as follows: font 11, non-bold for text, but bold for titles; font 9, non-bold for footnotes and abstract; and font 8, non-bold for tables and figures, but bold for table headings and comments.
- The research paper must fulfill the following requirements:
  - (1) Start with an introduction presenting the research topic, problem, limitations, objectives, methodology, procedures and plan.
  - (2) Write a related literature review as well as the research's contribution to the advancement of knowledge.
  - (3) Organize the research body into sections that are well connected to each other and consistent with the research plan.
  - (4) Each section is to be concerned with a specific idea, and all ideas must be interrelated to serve the central idea of the paper.
  - (5) The paper has to be well written academically and linguistically, with accurate documentation.
  - (6) The paper is to end with a conclusion, summing up the most important findings and recommendations.
- Footnote documentation must include the following in the given order: name of source; name of author; and volume number/page number(s). **Example:** Lissan Al-Arab, Ibn-Manzūr, (2/233).

(ISSN: 1658-6301)



### JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES

#### **Advisory Board**

Prince Dr. Saud Salman Mohammed Al Saud, King Saud University, (KSA)

Prof. Zulkifl Alhaj Mohammed Yousuf, University of Malaya, (Malaysia)

> Prof. Ahmed Khaled Shoukry, University of Jordan, (Jordan)

> > Prof. Taha Ali Busrih, University Zaytoonah, (Tunisia)

Prof. Amer Hassan Sabri, Ministry of Justice and Islamic Affairs, (Bahrain)

Prof. Abdullah Abdelhai Abu-Bakr, University of the Holy Quran and Islamic Sciences, (Sudan)

> Prof. Abdul-Majeed Birem, University of Algiers, (Algeria)

Prof. Mohammed Ahmed Loh, African College of Islamic Studies, (Senegal)

Prof. Mohammed Zainul-Abideen Rustom, University of Sultan Moulay Sliman, (Morocco)

Prof. Mohammed Abdul-Razik Altabutba'ai, University of Kuwait, (Kuwait)

\* \* \*

#### Editor-in-Chief

Prof. Humood Ibrahim salamah humood@Ksu.edu.sa

\* \* \*

#### **Editing Manager**

Prof. Abdullah Saleh Al-Saif aalseif@Ksu.edu.sa

\* \* \*

#### **Editorial Board**

Prof. Hamza Abdulla Al-Malibary, College of Islamic and Arabic Studies, (UAE)

Prof. Khaled Mohammed Al-shunyber King Saud University, (KSA)

Prof. Abdullah Marhool Al-Sawalmeh, Yarmouk University, (Jordan)

Prof. Omar Abdulazeez Al-diheeshi King Saud University, (KSA)

Prof. Nemat Mohammad Al-Jafary King Saud University, (KSA)

> Dr. Nada Turki Al-Muqbil King Saud University, (KSA)

> > \* \* \*

#### Secretary

Mrs. Maha Al-Moammar JIslamic@ksu.edu.sa

\* \* \*

#### **Technical Design**

Mr. Ayman Awad Zaky Oshy999@hotmail.com

\* \* \*

#### Journal of Islamic Studies

(JIS) is a *refereed academic journal* concerned with research in the field of Islamic studies. It is published by the College of Education, King Saud University. There are three issues a year, one in *February, one in May and one in November*. The very first issue of JIS was released in 1977/1397H under the name *Studies*.

\* \* \*

#### Vision:

**JIS** aspires to be amongst most highly ranking institutions that publish refereed researches in the field of Islamic studies, and to be indexed in the international bibliographic databases.

#### Mission:

The mission of **JIS** is to publish refereed researches in the field of Islamic studies in accordance with internationally distinguished academic standards.

#### **Objectives:**

- 1. To be a reliable academic reference for scholars in the field of Islamic studies.
- 2. To maintain and promote the Islamic identity and values through publishing rigorous refereed researches that enhance the development and progress of society.
- 3. To meet the needs of researchers in the field of Islamic studies locally, regionally, and internationally.

\* \* \*

#### Contact us

(*Journal of Islamic Studies*)
P.O. Box: 2458, Postal Code: 11451

#### College of Education, King Saud University, Riyadh, Kingdom of Saudi Arabia

Tel: (+966) 14697125/ (+966) 14697127 Secretary: (+966) 14673476 Fax: (+966) 14697126

E-Mail: JIslamic@ksu.edu.sa Website: http://jis.ksu.edu.sa JIS on Twitter: @ Jislamic JIS on Facebook: http://goo.gl/KveaV JIS on Instagram: https://instagram.com/jislamic

\* \* \*

#### Subscription and Exchange

King Saud University Press, King Saud University, Riyadh, Kingdom of Saudi Arabia

P.O. Box: 68953, Postal Code: 11537

#### Price: 15 SAR or its equivalent (excluding postage).

\* \* \*

♣ © 2022 (1444H.) King Saud University

All rights are reserved to the Journal of King Saud University. No part of the journal may be reproduced or transmitted in any form or by any means, electronic or mechanical, including photocopying, recording, or via any storage or retrieval system, without written permission from the Editor-in-Chief.



# **JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES**

# Published by King Saud University

Periodical - Academic - Refereed

Volume 34, Issue No. 3

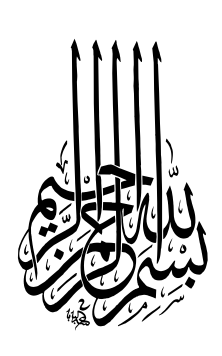
November 2022 AD

Rabi' al-Thani 1444 H

http://jis.ksu.edu.sa



P. O. Box 68953, Riyadh 11537, Kingdom of Saudi Arabia



In the Name of Allah, the Most Gracious, the Most Merciful